

# عبدالله بن عمر

علي بن محمد العفاف

«طبعة جديدة منقحة ومراجعة»



اسم الكتاب: عبقرية عمر.  
المؤلف: عباس محمود العقاد.  
إشراف عام: داليا محمد إبراهيم.  
تاريخ النشر: الطبعة العاشرة - أغسطس 2006م.  
رقم الإيداع: 2003 / 5632  
ISBN 977-14-2106-9 الترقيم الدولي:

الإدارة العامة للنشر: 21 ش أحمد عرابي - المهندسين - الجيزة  
ت: 02(3462576-3472864) فاكس: 02(3466434) ص.ب: 21 إمبابة  
البريد الإلكتروني للإدارة العامة للنشر: Publishing@nahdetmisr.com

المطباع: 80 المنطقة الصناعية الرابعة - مدينة السادس من أكتوبر  
ت: 02 8330287 - 02 8330296 - فاكس: 02 8330289  
البريد الإلكتروني للمطباع: Press@nahdetmisr.com

مركز التوزيع الرئيسي: 18 ش كامل صدقى - الفجالة -  
القاهرة - ص. ب: 96 الفجالة - القاهرة.  
ت: 02 5908895 - 02 5909827 - فاكس: 02 5903395

مركز خدمة العملاء: الرقم المجاني: 08002226222  
البريد الإلكتروني لادارة البيع: Sales@nahdetmisr.com

مركز التوزيع بالإسكندرية: 468 طريق الحرية (رشدى)  
ت: 03 5462090  
مركز التوزيع بالمنصورة: 47 شارع عبد السلام عارف  
ت: 050 2259675

موقع الشركة على الانترنت: www.nahdetmisr.com  
موقع البيع على الانترنت: www.enahda.com

احصل على أي من إصدارات شركة نهضة مصر (كتاب/CD)  
وتقنط بأفضل الخدمات عبر موقع البيع  
www.enahda.com

جميع الحقوق محفوظة © لشركة نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع

لا يجوز طبع أو نشر أو تصوير أو تخزين أي جزء من هذا الكتاب بأية وسيلة إلكترونية  
أو ميكانيكية أو بالتصوير أو خلاف ذلك إلا بإذن كتابي صريح من الناشر.

## تقديم

تم تأليف هذا الكتاب في أحوال عجيبة هي أحوال بأس وخطر، فلا غرابة بينهما وبين موضوع الكتاب الذي أدرته عليه، لأننا لا نتكلم عن عمر بن الخطاب إلا وجدنا أننا على مقربة من البأس ومن الخطر في آن.

فما شرعت في تحضيره وبدأت في الصفحات الأولى منه؛ حتى رأيتني على سفر بغير أهبة إلى السودان، فوصلت إليه وليس من مراجع الكتاب إلا قليل، وكانت الصفحات الأولى التي كتبتها في القاهرة مما تركته مع المراجع الكثيرة فيها، فأعادت كتابتها في الخرطوم، ومضيت فيه هنالك حتى انتهيت من أكبر شطريه، واستغنت بمراجع الخرطوم عن المراجع التي أعلجني السفر عن نقلها؛ لأن أدباء السودان وفضلاه يدخلون جملة صالحة من هذه المراجع، ويجدون بها أسماء مبادرين إلى الجود، فلا أذكر أنني طلبت كتاباً في المساء إلا كان عندي في بكرة الصباح.

وإني لأتوفّر على كتابته، وأحسبني منتهياً منه في السودان، إذ رأيتني مرة أخرى على سفر بغير أهبة إلى القاهرة، فعدت إليها بالطائرة التمس العلاج السريع، لأن يدي أوشكت أن تعجزا عن تناول القلم بما عراهما من ثاليل «الخريف».

فعدت وما يشغلني عن إتمامه شاغل في السفر والمقام، ولم أحسب هذا البأس في الحالتين من موانعه وعراقيله؛ لأنني ألفت بعض كتبى الكبار في أحوال تشبه هذه الأحوال، فألفت كتابي عن «ابن الرومي» بين السجن ونذره ومقدماته، وألفت كتابي عن «سعد زغلول» وأنا غير مستريح من كفاحه، وكلاهما من أثر الكتب عندي، وأكبرها في الموضوع وفي عدد الصفحات.

إنما حسبت هذا البأس من مطابقاته وموافقاته، ومن وضع الشيء في موضعه على نحو من الأنحاء، ولم أعدده من حرج التأليف، كما عدده من مهنيات جوه، ولاسيما حين أفيتني أدرس آثار الحركة المهدية، وأتقلب بين

مشاهدها وميادينها، وأستخرج العبرة من القتال بين الراجلين والفيلة في مواقع فارس، ومن القتال بين الراجلين والسفن المسلحة في موقع الخرطوم وأم درمان، فهذه عقيدة وتلك عقيدة، ولكن العقيدة التي ظفرت كان معها حليف من الغد المأمول، ولم تكن العقيدة التي فشلت على وفاق مع الغد ولا مع الأمل. ولكن الحرج كل الحرج في التأليف، إنما كان في محاسبة عمر بن الخطاب، أوليس الحرج في الحساب أيضاً من العمريات المأثورات؟!

فالناس قد تعودوا من يسمونهم بالكتاب المنصفين أن يحبذوا وينقدوا، وأن يقرروا بين الثناء واللام، وأن يسترسلوا في الحسنات بقدر ليتقلبوا من كل حسنة إلى عيب يكافئها، ويشفعوا كل فضيلة بنقيصة تعادلها، فإن لم يفعلا ذلك فهم إذن مظنة المغالاة والإعجاب المتحيز، وهم أقل إذن من الكتاب المنصفين الذين يمدحون ويقدحون، ولا يعجبون إلا وهم متحفرون للام.

عرض لي هذا الخاطر، فذكرت قصة العاھل الذي تحاکم إلى قاضيه مع بعض السوقه في عقار، يختلفان على ملکه، فحكم القاضي للسوقه بغير العد؛ ليغنم سمعة العد في محاسبة الملوك، وعزله العاھل لأنھ ظلم وهو يبتغي الرياء بظلمه، فكان أعدل عادل حين بدا كأنه يحرص على مال مغصوب ويجر على تابع جسور؛ لأنھ أنصف وهو مستهدف لتهمة الظلم، وقاضيه قد ظلم وهو يتراءى بالإنصاف.

قلت لنفسي: إن كنت قد أفتت شيئاً من مصاحبة عمر بن الخطاب في سيرته وأخباره، فلا يحرجتك أن تزكي عملاً له كلما رأيته أهلاً للتزكية، وإن زعم زاعم أنها المغالاة، وأنه فرط الإعجاب.

وهذه هي الأسوة العmericية في الحساب.

فالحق أنني ما عرضت لمسألة من مسائله التي لفط بها الناقدون إلا وجدتھ على حجة ناهضة فيها، ولو أخطأه الصواب.

وإن أعنسر شيء أن تحاسب رجلاً كان أشد أعدائه لا يبلغون من عسر محاسبته بعض ما كان يبلغه هو في محاسبة نفسه، وأحب الناس إليه.

ذلك رجل قل أن يجور عن القصد وهو عالم بجوره، وقل أن يتبع لأحد أن

يكتب دعوى الإنصاف على حسابه، إلا أن يكسبها أيضًا على حساب الحق والنقد الأمين.

فإذا عرفت منحاه من الخلق والرأي، وسلمت له مزاجه ووجهة تفكيره، فلن على يقين أنه لن يتجرأ على النهج السوي، ولن يتعلق بأمر يعدوه الصلاح ويشوهه السوء.

وذاك أخرج الحرج الذي عانته في نقد هذا الرجل العظيم، وتلك حيطة معه إن لم يستقدرها الكاتب وهو مشغول بعمر ونهاية عمر؛ فشغله عبث ذاهب في الهواء.

وعلم الله لو وجدت شططاً في أعماله الكبار، لكان أحب شيء إلى أن أحصيه وأطرب فيه، وأنا ضامن بذلك أن أرضى الآخر وأرضي الحقيقة، ولكنني أقولها بعد تحميص لا مزيد عليه في مقدوري: إن هذا الرجل العظيم أصعب من عرفت من عظماء الرجال نقداً ومؤاخذة، ومن فريد مزاياه أن فرط التحميص وفرط الإعجاب في الحكم له أو عليه يلتقيان.

وكتابي هذا ليس بسيرة لعمر ولا بتاريخ لعصره على نمط التواريخ التي تقصد بها الحوادث والأنباء، ولكنه وصف له، ودراسة لأطواره، ودلالة على خصائص عظمته، واستفادة من هذه الخصائص لعلم النفس وعلم الأخلاق وحقائق الحياة، فلا قيمة للحادث التاريخي جل أو دق إلا من حيث أفاد في هذه الدراسة، ولا يمنعني صغر الحادث أن أقدمه بالاهتمام والتنوية على أضخم الحوادث، إن كان أوفي تعريفاً بعمر، وأصدق دلالة عليه.

وعمر يعد رجل المناسبة الحاضرة في العصر الذي نحن فيه<sup>(١)</sup>؛ لأن العصر الذي شاعت فيه عبادة القوة الطاغية، وزعم الهاتفون بدينها أن البأس والحق نقىضان؛ فإذا فهمنا عظيمًا واحدًا كعمر بن الخطاب، فقد هدمنا دين القوة الطاغية من أساسه؛ لأننا سنفهم رجلاً كان غاية في البأس، وغاية في العدل، وغاية في الرحمة.. وفي هذا الفهم ترياق من داء العصر يشفى به من ليس بمبين الشفاء.

وإنه لجهاد جديد لعمر بن الخطاب، يطيب لنا أن نوجزه في كتاب.

عباس محمود العقاد

(١) يعني سنة ١٩٤٢، وال الحرب العالمية مشتعلة بين النازية والشيوعية وبين الديمقراطيات.

# ١ عبقرى

«... لم أر عبقرىً يفرى فريه(١)»

كلمة قالها النبي عليه السلام في عمر رضي الله عنه، وهي كلمة لا يقولها إلا عظيم عظماء، خلق لسياسة الأمم وقيادة الرجال.

فمن علامات العظمة التي تحبى موات الأمم: أن تختص بقدرتين لا تعهدان في غيرها، أولاهما: أن تبعث كواطن الحياة، ود الواقع العمل في الأمة بأسرها، وفي رجالها الصالحين لخدمتها، والأخرى: أن تنفذ ببصيرتها إلى أعماق النقوس، فتعرف بالبديهة الصائبة والوحى الصادق فيما تكون عظمة العظيم، ولأى المواقف يصلح، وبأى الأعمال يضطلع، ومتى يحيى أوانه، وتجب ندبته(٢)، ومتى ينبغي التراث في أمره إلى حين.

كلاتا القدرتين كان لهما الحظ الوافر في سيرة عمر بن الخطاب.

فأين - لو لا الدعوة المحمدية التي بعثت كواطن العظمة في أمة العرب - كنا نسمع بابن الخطاب؟ وأى موضع له كان من مواضع هذا التاريخ العالمي الذي يزخر ببار الأسماء؟

إنه الآن اسم يقتربن بدولة الإسلام ودولة الفرس ودولة الروم، وكل دولة لها نصيب في التاريخ، فأين كنا نسمع باسم عمر لو لا البعثة المحمدية؟

لقد كان ولا ريب خليقاً أن يستوي على مكان الزعامة بين بني عدى آله الأقربين أو بين قريش قبيلته الكبرى، ثم ينتهي شأنه هناك كما انتهى شأن زعماء آخرين، لم نسمع لهم بخبر؛ لأنهم عظموا أو لم يعظموا، يعطون البيئة كفاء ما تطلب من جهد ودرأية، وهي تطلب منهم ما يذكرون به في بيئتهم، ولكنها لا تطلب منهم ما يذكرون به في أقطار العالم بعيد.

(١) فري الجد: قطعه ليصلحه، وفري الفري أتى بالعجب، والمعنى: أن عمر عبقرى منفرد في عمله، فلا

يقدر أحد على أن يصنع مثل صنيعه.

(٢) اسم من تدب للأمر، أي: دعا به.

وقد كان عمر قوى النفس، بالغاً في القوة النفسية، ولكنه على قوته البالغة لم يكن من أصحاب الطمع والاقتحام، ولم يكن من يندفعون إلى الغلبة والتتوسع في الجاه والسلطان بغير دافع يحفزه إليه وهو كاره؛ لأنَّه كان مفطوراً على العدل، وإعطاء الحقوق، والتزام الحرمات ما التزماها الناس من حوله، وكان من الجائز أن يهيجه خطر على قبيلته أو على الحجاز ومحارمه المقدسة في الجاهلية؛ فينبُرِّى لدفعه، ويبلِّى في ذلك بلاء يتسامع به العرب في جيله وبعد جيله، ولكنه لا يعدو ذلك النطاق، ولا هو يبالي أن يمعن في بلاده حتى يعوده.

بل كان من الجائز غير هذا وعلى نقشه.

كان من الجائز أن تفسد تلك القوة بمعاقرة الخمر والانصراف إليها؛ فإنه كان في الجاهلية كما قال «صاحب خمر يشربها ويحبها»، وهي موبقة<sup>(١)</sup> لا تؤمن حتى على الأقوياء إذا أدمنوها، ولم يجدوا من زواجر الدين أو الحوادث ما يصرفهم عنها، ويكتفُّهم عن الإفراط في معاطاتها.

فعمُر بن الخطاب الذي عرفه تاريخ العالم ولِيد الدعوة المحمدية دون سواها. بها عرف وبغيرها لم يكن ليعرف في غير الحجاز أو الجزيرة العربية.

أما القدرة الأخرى التي يمتاز بها العظيم الذي خلق لتجييه العظماء، فقد أبان عنها النبي عليه السلام في كل علاقة بينه وبين عمر من اللحظة الأولى، أي من اللحظة التي سأَلَ الله فيها أن يعزَّ به الإسلام، إلى اللحظة التي ندب فيها أبا بكر للصلوة بالناس وهو - عليه السلام - في مرض الوفاة.

سبَّر غوره، واستكنته عظمته، وعرفه في أصلح مواقفه؛ فعرف الموقف الذي يتقدم فيه على غيره، والموقف الذي هو أولى بتقديم غيره عليه.

وليسَت هي مفاضلة بين رجلين ولا موازنة بين قدرتين.. ولكنها مسألة التوفيق بين الرجل والموضع الذي ينبغي أن يوضع فيه، والمهمة التي ينبغي أن ينْدَبْ لها، والوقت الذي يحيَّن فيه أوانه.

وربما رأينا في زماننا هذا رئيساً يوصي لنصير من أنصاره بالوزارة، ويوصي لغيره بقيادة الجيش، فلا نقول إنه يفاضل بين النصيريَّن، أو إنه يرجع

---

(١) موبقة: مهلكة.

أحدهما على الآخر في ميزان الكفاعة، وإنما يختار كلاً منهما لوضعه في الوقت الذي يحتاج إليه، ولا غضاضة على أحد منهما في هذا الاختيار.

فالنبي عليه السلام كان يعلم من هو أبو بكر ومن هو عمر، وقد عادل بينهما أجل معادلة حين قال: «إِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَ لِلَّيْلَيْنَ قُلُوبَ رِجَالٍ فِيهِ حَتَّى تَكُونَ الْأَيْنَ مِنَ الْأَبْنَاءِ، وَإِنَّ اللَّهَ لِيُشَدِّدَ قُلُوبَ رِجَالٍ فِيهِ حَتَّى تَكُونَ أَشَدَّ مِنَ الْحِجَارَةِ، وَإِنَّ مِثْلَ يَا أَبَا بَكْرٍ مِثْلَ إِبْرَاهِيمَ قَالَ: 《فَمَنْ تَبَعَّنِي فَإِنَّهُ مِنِّي وَمَنْ عَصَانِي فَإِنَّكَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ》 وَمِثْلَ يَا أَبَا بَكْرٍ مِثْلَ عِيسَى قَالَ: 《إِنَّ تَعْذِيبَهُمْ فِيْهِمْ عِبَادُكَ وَإِنْ تَغْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ》， وَمِثْلَ يَا عُمَرَ مِثْلَ نُوحَ قَالَ: 《رَبِّ لَا تَذَرْ عَلَى الْأَرْضِ مِنَ الْكَافِرِينَ دِيَارًا》， وَمِثْلَ كَمِثْلَ مُوسَى قَالَ: 《رَبَّنَا اطْمِسْ عَلَى أَمْوَالِهِمْ وَأَشَدُّ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُوا حَتَّى يَرَوُا الْعَذَابَ الْأَلِيمَ》».

كان النبي عليه السلام يعلم - كما قال - أن عمر أشد المسلمين في الله، ويعلم أن في أبي بكر ليناً وهوادة؛ فجمع للإسلام المزيتين حين اختار أبو بكر للصلوة، وضمن هذا الاختيار معنى من معانى الاستخلاف.. أو كما جاء في بعض الروايات أنه نص على استخلاف أبي بكر بالقول الصريح.

فتعزيز الإسلام بعد نبيه كان في حاجة إلى كثير من الهوادة والمجاوزة، وكان كذلك في حاجة إلى كثير من الشدة والصرامة، ولن تذهب شدة عمر إذا احتاج إليها أبو بكر في محنـة يشتـد فيها الـلين الـودـيع، إنـما الخـوف أنـ يذهب لـينـ أبي بـكر إـذا اـشـتد عـمرـ، وـلاـخـوف مـنـ أنـ يـلـينـ عـمرـ وـأـبـوـ بـكـرـ شـدـيدـ؛ فـإـنـ المـوقـفـ إـذا استـنـفـدـ حـجـجـ الرـحـمـةـ حتـىـ يـلـجـأـ فـيـهـ أـبـوـ بـكـرـ إـلـىـ الـبـأـسـ وـيـصـرـ عـلـيـهـ، فـأـقـرـبـ شـيءـ أـنـ يـعـدـلـ عـمـرـ عـنـ لـينـهـ، وـأـنـ يـثـوـبـ إـلـىـ الـمـعـهـودـ مـنـ صـرـامـتـهـ ولـدـدـهـ<sup>(١)</sup>.

وكان النبي عليه السلام يعلم أن احتمال التبعـةـ أوـ «الـمـسـؤـلـيـةـ»ـ خـلـيقـ أـنـ يـبـدـلـ أـطـوارـ النـفـوسـ فـىـ بـعـضـ المـوـاقـفـ وـالـأـزـمـاتـ، فـيـجـنـحـ الـلـيـنـ إـلـىـ الشـدـةـ وـيـجـنـحـ الشـدـيدـ إـلـىـ الـلـيـنـ؛ لـأـنـاـ إـذـاـ قـلـنـاـ إـنـ رـئـيـسـاـ أـصـبـحـ يـشـعـرـ بـالـمـسـؤـلـيـةـ، فـمـعـنـىـ ذـلـكـ أـنـهـ أـصـبـحـ يـرـاجـعـ رـأـيـهـ فـلـاـ يـسـتـسـلـمـ لـأـوـلـ عـارـضـ يـمـلـيـهـ عـلـيـهـ طـبـعـهـ، وـلـاـ يـقـنـعـ بـالـلـيـنـ أـوـلـ

(١) اللـدـدـ: شـدـةـ الـخـصـوـمـةـ.

وهلة إذا كان من دأبه اللين، ولا بالشدة أول وهلة إذا كان من دأبه الشدة. ومن هنا ينشأ الاختلاف بين موقف الرجل وهو مسؤول، وموقفه وهو غير مسؤول.

وهذا الذي ظهر أ عجب ظهور في موقف الصالحين من حرب الردة؛ فإن عمر الشديد قد أثر الهوادة، وأبا بكر الرقيق قد أثر القتال وأصر عليه. وكان عمر يقول: «إن رسول الله كان يقاتل العرب بالوحى والملائكة؛ يمد الله بهم، وقد انقطع ذلك اليوم»، ثم يقول الخليفة: «الزم بيتك ومسجدك، فإنه لا طاقة لك بقتال العرب».

وكان أبو بكر يقول متسائلاً: «إن كثر أعداؤكم وقل عدكم ركب الشيطان منكم هذا المركب؟ والله ليظهرن الله هذا الدين على الأديان كلها ولو كره المشركون، قوله الحق، ووعده الصدق: ﴿بَلْ نَقْدِفُ بِالْحَقِّ عَلَى الْبَاطِلِ فَيَدْمَغُهُ إِذَا هُوَ زَاهِقٌ﴾ .. والله أيها الناس، لو منعوني عقالاً لجاهدتهم عليه، واستعنت عليهم بالله وهو خير معين!».

هناك بلغت التبصرة بوجوه الرأى المختلفات غاية مداها، وجاء عمر بقصارى ما عنده من حجج الرأى الآخر حتى وضحت المناهج، واستقر العزم، والتقي الصالحان عليه، فكانت شدتهم فى الحق شدتين.

وهب الأمر مع هذا قد اختلف في موقف الصالحين، فمال أبو بكر إلى السلم والمسامحة، فأين كانت شدة عمر ذاهبة عنه في هذه الحال؟ أغلب الظن أنه هو الذي كان يتولى يومئذ أن يبسط وجه الشدة في معاملة المرتدين؛ لأنه يعلم أنه المسئول عن بسط هذا الوجه دون غيره، فلا تفوت الإسلام مزية من مزايا الصالحين.

إن محمدًا عليه السلام قد عرف من هم رجاله، وما هو الموقف الذي هم مقبلون عليه بعد وفاته، فعرف الموضع الذي يضع فيه كلاً منهم، والعمل الذي يتولاه خير ولاية في ذلك الموضع، ولم يفته أن يحسب حساب التبعية، وما في احتمالها من ضمان للأخلاق الصالحة والعقول الراجحة، وأبو بكر وعمر من خيرة أصحاب هذه الأخلاق وهذه العقول.

ولا يحسن حاسب أننا نفسر الأمور بما كشفته لنا الحوادث بعد وقوعها،

ولم يكن مقصوداً في النيات قبل ذلك، فإن الذي يحسب هذا الحسبان يخطئ تلك الخطأ الشائعة، التي لا تثبت على أقل نصيب من الروية والمراجعة، يخطئ في وهمه خطأ الذين يتخيّلون أن هذه السياسات العالية من بدع الزمان الأخير، وليسّت هي من البدع في زمن كان: لأن العظمة لم تكن قط وقفاً على العصر الحديث، ولا سيما العظمة التي ترجع إلى الفطرة القويمة، والبديهة النافذة، والنظر السديد.

فكل هذا التقدير الذي أجملنا شرحه، كان تقدير قصد وتدبير، وكان مفهوماً على البداهة بين ولاة الأمر في تلك الأونة، ملحوظاً بينهم في مناجاة النيات، قبل أن نلحظه نحن في عصرنا هذا من تفسير حوادث التاريخ.

وإلى ذلك أشار عمر في قول صريح، حين قال لمن هابوه وتحدثوا بخوف الناس منه: «بلغني أن الناس هابوا شدتي، وخفوا غلظتي، وقالوا: قد كان عمر يشتد علينا رسول الله ﷺ بين أظهرنا، ثم اشتد علينا وأبو بكر واليّنا دونه، فكيف وقد صارت الأمور إليه؟ ومن قال ذلك فقد صدق، فقد كنت مع رسول الله ﷺ فكنت عبده وخادمه، وكان من لا يبلغ أحد صفتة من اللين والرحمة، وكان كما قال الله: ﴿بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ﴾، فكنت بين يديه سيفاً مسلولاً حتى يغمدني أو يدعني فاماًضي، فلم أزل مع رسول الله ﷺ على ذلك، حتى توفاه الله وهو عنى راضٍ، والحمد لله على ذلك كثيراً وأنا به أسعد، ثم ولّ أمر المسلمين أبو بكر، فكان من لا ينكر دعته وكرمه ولينه، فكنت خادمه وعونه أخلط شدتي بلينه، فأكون سيفاً مسلولاً حتى يغمدني أو يدعني فاماًضي، فلم أزل معه كذلك حتى قبضه الله عز وجل وهو عنى راضٍ، والحمد لله على ذلك كثيراً وأنا به أسعد، ثم إنّي قد ولّت أموركم أيها الناس، فاعلموا أن تلك الشدة قد أضفت<sup>(١)</sup>، ولكنها إنما تكون على أهل الظلم والتعدى على المسلمين، فاماً أهل السلامة والدين والقصد، فاماً ألين لهم من بعضٍ لبعض...».

بل ظهرت آثار الشعور بالتّبعه بعد موت النبي، والحال على أشدّه في يوم السقيفة، وال المسلمين مختلفون على من يلي الأمر بعد محمد، حتى قيل فيما قيل: من الأنصار أمير ومن المهاجرين أمير!

(١) أضعف: زادت أضعافاً.

ففى تلك المحنـة التي تـشـخـص فيها الأـبـصـارـ، وـتـعـظـمـ التـبعـاتـ، وـتـوـدـىـ زـلـةـ  
الـسـاعـةـ فـيـهاـ بـالـكـثـيرـ الـذـىـ لـاـ تـسـتـدـرـكـهـ الـأـعـوـامـ، كـانـ عـمـرـ الـحـادـ الشـدـيدـ يـخـشـىـ  
بـوـادـرـ الـحـدـةـ مـنـ أـبـىـ بـكـرـ، وـيـهـيـ الـكـلـامـ الـلـيـ لـيـعـالـجـ الـأـمـرـ بـالـرـفـقـ وـالـتـؤـدةـ،  
وـيـقـولـ فـيـمـاـ روـاهـ عـنـ مـحـنـتـهـ ذـلـكـ الـيـوـمـ: «وـكـنـتـ أـدـارـىـ مـنـهـ بـعـضـ الـحـدـ أـىـ  
الـحـدـةــ فـلـمـ أـرـدـتـ أـنـ أـتـكـلـمـ، قـالـ أـبـوـ بـكـرـ: عـلـىـ رـسـلـكـ! فـكـرـتـ أـنـ أـغـضـبـهـ،  
فـتـكـلـمـ أـبـوـ بـكـرـ فـكـانـ هـوـ أـحـلـ مـنـيـ وـأـوـقـرـ»ـ.

عـمـرـ الـحـادـ الشـدـيدـ يـحـاـذـرـ مـنـ بـوـادـرـ أـبـىـ بـكـرـ، وـأـبـوـ بـكـرـ الـحـلـيمـ الـوـدـيـعـ يـكـفـ  
عـمـرـ عـنـ الـكـلـامـ، فـيـطـيـعـ!

هـؤـلـاءـ رـجـالـ يـعـرـفـهـمـ صـاحـبـهـمـ، وـهـذـهـ مـسـأـلـةـ  
فـصـلـ فـيـهـاـ الـزـمـنـ، وـلـمـ يـبـقـ لـنـاـ نـحـنـ الـذـينـ نـعـودـ إـلـيـهـاـ وـنـسـتـخـلـصـ عـبـرـتـهـاـ، إـلـاـ أـنـ  
نـرـاقـبـ مـاـ فـيـهـاـ مـنـ آـيـاتـ الـإـعـجـانـ، وـسـوـابـقـ النـظـرـ الـبـعـيـدـ.

مـاـ وـضـعـ أـبـوـ بـكـرـ خـيـرـاـ مـنـ مـوـضـعـهـ، وـهـوـ يـلـىـ إـلـسـلـامـ وـالـخـطـرـ مـنـ دـاـخـلـ  
أـهـلـهـ، وـالـطـبـ الـذـىـ يـطـبـهـ بـهـ هـوـ طـبـ التـأـلـفـ وـالـإـحـجـامـ عـنـ السـطـوـةـ مـاـ كـانـ إـلـىـ  
الـإـحـجـامـ عـنـهـ سـبـيلـ.

وـمـاـ وـضـعـ عـمـرـ خـيـرـاـ مـنـ مـوـضـعـهـ وـهـوـ يـلـىـ إـلـسـلـامـ وـالـخـطـرـ عـلـيـهـ مـنـ أـعـدـائـهـ  
الـمـحـدـقـيـنـ بـهـ، وـالـطـبـ الـذـىـ يـطـبـهـ بـهـ هـوـ طـبـ الـصـلـابـةـ وـالـحـزـمـ الـذـىـ لـاـ يـنـكـلـ<sup>(١)</sup>  
عـنـ صـرـاعـ.

وـكـائـنـاـ تـوـقـعـ النـبـىـ عـلـيـهـ السـلـامـ أـنـ أـيـامـ أـبـىـ بـكـرـ مـعـدـوـدـاتـ، وـلـكـنـهـ الـأـيـامـ  
الـتـىـ تـحـتـاجـ إـلـيـهـ، وـتـكـفـىـ لـإـنـجـازـ عـمـلـهـ، وـتـوـقـعـ أـنـ يـأـتـىـ عـمـرـ فـىـ حـيـنـهـ  
الـمـقـدـورـ، فـلـاـ يـفـوتـ إـلـسـلـامـ أـنـ يـنـتـفـعـ بـمـقـدـرـتـهـ فـىـ عـهـدـ أـبـىـ بـكـرـ وـلـاـ فـىـ عـهـدـهـ،  
نـقـولـ هـذـاـ عـلـىـ التـرـجـيـحـ، وـمـنـ حـقـنـاـ أـنـ نـقـولـهـ عـلـىـ التـوـكـيدـ؛ لـأـنـ حـدـيـثـ النـبـىـ فـيـهـ  
غـنـىـ عـنـ التـخـمـيـنـ وـالـتـأـلـيـلـ، قـالـ عـلـيـهـ السـلـامـ: «رـأـيـتـ فـىـ الـمـنـامـ أـنـىـ أـنـزـعـ بـدـلـوـ  
بـكـرـةـ عـلـىـ قـلـيـبـ<sup>(٢)</sup>ـ، فـجـاءـ أـبـوـ بـكـرـ فـنـزـعـ ذـنـبـيـاـ<sup>(٣)</sup>ـ أـوـ ذـنـبـيـنـ نـزـعـاـ ضـعـيـفـاـ، وـالـلـهـ  
يـغـفـرـ لـهـ، ثـمـ جـاءـ عـمـرـ بـنـ الـخـطـابـ فـاـسـتـحـالـتـ غـرـبـيـاـ<sup>(٤)</sup>ـ، فـلـمـ أـرـ عـبـرـيـاـ يـفـرـىـ فـرـيـهـ،  
حـتـىـ رـوـىـ النـاسـ وـضـرـبـوـاـ بـعـطـنـ<sup>(٥)</sup>ـ»ـ.

(١) يـنـكـلـ: يـجـبـ. (٢) قـلـيـبـ: بـثـرـ. (٣) ذـنـبـيـاـ: دـلـوـاـ. (٤) الـغـرـبـ: الدـلـوـ الـعـظـيـمـةـ. (٥) عـطـنـ: مـرـبـطـ إـلـبـلـ حـولـ الـمـاءـ.

وفهم فقهاء الإسلام أن ضعف النزع هو قصر المدة، وانصراف العزم إلى حرب الردة، وأن فيض الرى على يد عمر هو فيض العبرية التي ينفسح لها الأجل، وتنفسح أمامها منادح العمل، ويؤتى لها من السبق ما لا يؤتى لغير العبريين.

ولنا أن نفسر العبرية بمعناها الذى يفهمه الأقدمون، أو بمعناها الذى نفهمه نحن المحدثين، فكلا المعنيين مستقيم فى وصف عمر بن الخطاب... أتراها على كلا المعنيين شيئاً غير التفرد والسبق والابتكار؟ كلا، ما للعبرية مدلول يخرج عن صفة من هذه الصفات. ومن يكتب تاريخ عمر فقد يجد فى النهاية أنه يكتب تاريخاً «لأول من صنع كذا، وأول من أوصى بکذا»، حتى ينتهى بسرد هذه «الأوليات» إلى عداد العشرات.

و تلك هي العبرية التى لا يفرى فريها أحد، كما قال صاحبه وأعرف الناس به، صلوات الله عليه.

# رجل ممتاز

يوصف عمر بالعبرية إذا نظرنا إلى أعماله، ويوصف بها إذا نظرنا إلى تكوينه الذي جعله مستعداً لتلك الأعمال، مضطلاً ب تلك القدرة، وإن لم يكن من اللازم اللازم أن تقترب القدرة بالعمل الذي تستطيعه، لما يتفق أحياناً من وقوف العوائق بينها وبين الإنجاز أو الاتجاه إلى ذلك العمل.

إلا أن عمر كان رجلاً ممتازاً بعمله، ممتازاً بتكوينه، وكان وفاء شرط الامتياز والتفرد في عرف الأقدمين والمحدثين، من المؤمنين بدينه وغير المؤمنين.

إذا وصفته للأقدمين الذين يقيسون العبرية بالفراسة والخبرة، عرفوا من صفتة أن الذي يوصف لهم رجل ممتاز، أو رجل نسيج وحده<sup>(١)</sup>.

وإذا وصفته للمحدثين الذين يقيسون العبرية بالعلم، أو مشاهدات العلماء، عرفوا من تلك الصفة أنه رجل ممتاز، أو رجل موهوب.

كانت نظرة إليه - قبل السماع بعمل من أعماله - توقع في الروع<sup>(٢)</sup> أنه من معدن في الرجال غير معدن السواد<sup>(٢)</sup>، وأنه جدير بالهيبة والإعظام، خليق أن يحسب له كل حساب.

كان مهيباً رائعاً المحضر حتى في حضرة النبي الذي تتطامن عنده الجبار، وأولها جبهة عمر.

أذن النبي يوماً لجارية سوداء أن تفى بنذرها؛ «لتضربي بدها فرحاً أن رده الله سالماً»، فأذن لها عليه السلام أن تضرب بالدف بين يديه.

ودخل أبو بكر وهي تضرب، ثم دخل عثمان وهي تضرب، والصحابة مجتمعون.

فما هو إلا أن دخل عمر حتى وجنت الجارية وأسرعت إلى دفها تخفيه، والنبي عليه السلام يقول: «إن الشيطان ليخاف منك يا عمر!».

(١) نسيج وحده: لا نظير له.

(٢) الروع: العقل أو القلب.

وروت السيدة عائشة رضي الله عنها أنها طبخت له عليه السلام حريرة<sup>(١)</sup>، ودعت سودة أن تأكل منها فأبىت، فعزمت عليها لتأكلن أو لتطخن وجهها، فلم تأكل، فوضعت يدها في الحريرة ولطختها بها. وضحك النبي عليه السلام وهو يضع حريرة بيده لسودة، ويقول لها: «لطخى أنت وجهها». ففعلت.

ومر عمر فناداه النبي: «يا عبد الله! وقد ظن أنه سيدخل، فقال لهما: «قوما فاغسلا وجهيكما!».

قالت السيدة عائشة: فما زلت أهاب عمر لهيبة رسول الله ﷺ إياه.

ومن تلك الهيبة أنها كانت رضي الله عنها تتحفظ في زيارة قبره بعد موته، وحكت ذلك فقالت: «ما زلت أضع خماري وأتفضل<sup>(٢)</sup> في ثيابي، وأقول: إنما زوجي وأبى، حتى دفن عمر بن الخطاب، فلم أزل متحفظة في ثيابي حتى بنيت بيتي وبين القبور جداراً فتفضلت بعد».

وإن من أدب الرسول عليه السلام أنه كان يرعى تلك الهيبة رضاً عنها، واغتباطاً بتأثيرها في نصرة الحق وهزيمة الباطل، وتأمين الخير والصدق، وإخافة أهل البغي والبهتان.

وقد كان الذين يعرفون عمر أهيب له من الذين يجهلونه! وتلك علامة على أن هيبته كانت قوة نفس تملأ الأفئدة قبل أن تملأ الأنظار. فربما اجترأ عليه من لم يعرفه ومن لم يختبره؛ لتجافيه عن الخيال، وقلة اكتراشه للمظهر والثياب، أما الذين عرفوه واختبروه فقد كان يروعهم على المفاجأة روعة لا تذهبها الألفة وطول المعاشرة، ومن ذاك أنه كان يمشي ذات يوم وخلفه عدة من أصحاب رسول الله، إذ بدا له فالتفت، فلم يبق منهم أحد إلا وحبل ركبتيه ساقط!

وتنحنح عمر والجام يقص له شعره، فذهل الجام عن نفسه، وكاد أن يغشى عليه، فأمر له بأربعين درهماً.

فهى هيبة من قوة النفس قبل أن تكون من قوة الجسد، إلا أنه مع هذا كان فى منظر الجسد رائعاً يهول من يراه، ولا يذهب الخوف منه إلا الثقة بعدله وتقواه.

(١) الحريرة هنا: دقيق يطبخ بلبن فيكون حسماً.

(٢) التفضل: لبس الفضال، وهو الثوب يلبس في البيت الخدمة أو النوم.

كان طويلاً بائن الطول يُرى ماشياً كأنه راكب، جسماً صلباً يصرع الأقواء، ويروض الفرس بغير ركاب، ويتكلم فيسمع السامع منه وفاق ما رأى من نفاذ قول وفصل خطاب.

تشهد العيون كما تشهد القلوب أنه لمن معدن العظمة، أو معدن العبرية والامتياز بين بني الإنسان، وللمحدثين علامات في العبرية تتصل بالتكوين، وتركيب الخلقة كما تتصل بمدلول الأخلاق والأعمال.

فالعالم الإيطالي «لومبروزو» ومدرسته التي تأتم برأيه يقررون بعد تكرار التجربة والمقارنة، أن للعبرية علامات لاتخطئها على صورة من الصور في أحد من أهلها.. وهي علامات تتفق وتتناقض، ولكنها في جميع حالاتها وصورها نمط من اختلاف التركيب ومبرأته لتوترة العامة بين أصحاب التشابه والمساواة.

فيكون العبرى طويلاً بائن الطول، أو قصيراً بين القصر، ويعمل بيده اليسرى أو يعمل بكلتا اليدين، ويلفت النظر بغزارة شعره، أو بزيارة الشعر على غير المعهود فيسائر الناس، ويكثر بين العبريين من كل طراز جيشان الشعور، وفرط الحس، وغرابة الاستجابة للطوارئ، فيكون فيهم من تفرط سوريته<sup>(١)</sup>، كما يكون فيهم من يفرط هدوءه، ولهم على الجملة ولع بعالم الغيب وخفايا الأسرار على نحو يلحظ تارة في الزكارة<sup>(٢)</sup> والفراسة، وتارة في النظر على بعد، وتارة في الحماسة الدينية، أو في الخشوع لله.

ومهما يكن من الشك في استقصاء هذه العلامات، والمطابقة بين تفصياتها وبين الواقع، فهي بلا ريب صادقة في حالات، مقاربة في حالات، غير أهل في كل حال للتصديق التام، ولا للبعد التام، ولا سيما عندما تتفق فيها الظواهر والبواطن، وتتلاقى فيها ملاحظات العلماء وشواهد العرف المأثور.

وفي عمر بن الخطاب من هذه العلامات كثير.

كان كما تقدم طويلاً يمشي كأنه راكب، وكان أعسر يسراً<sup>(٣)</sup>؛ يعمل بكلتا يديه، وكان أصلع خفيف العارضين، وكان كما وصفه غلامه وقد سأله بلال:

(٢) الزكارة والفراسة: أن يظن الشخص فيصيغ.

(١) سورة السلطان: سطوهه واعتداؤه.

(٣) الأعسر اليسر: الذي يعمل بكلتا يديه.

كيف تجدون عمر؟ فقال: خير الناس، إلا أنه إذا غضب فهو أمر عظيم.  
وكان سريع البكاء إذا جاشت نفسه بالخشوع بين يدي الله، وأثر البكاء في  
صفحتي وجهه، حتى كان يُشاهد فيهما خطاناً أسودان.

ومن فرط حسه وتوفز شعوره أنه كان يميز بين بعض المذوقات والمشمومات  
التي لا يسهل التمييز بينها؛ سقاه غلامه ذات يوم لبنًا فأنكره، فسأل: ويحك! من  
أين هذا اللبن؟ قال الغلام: إن الناقة انفلت عليها ولدها، فشرب لبنها، فحلبت  
لك ناقة من مال الله.

وقد عرفنا أهل الbadية، وعرفنا أنهم جميعاً أصحاب إبل وألبان، ولكننا لم  
نجد منهم إلا قليلاً يدعون أنهم يفرقون بين لبن الناقة، وبين غيرها هذه التفرقة  
السريعة، ولا سيما في المناخ الواحد والمراعي المقارب.

وكانت له فراسة عجيبة نادرة يعتمد عليها، ويرى أن «من لم ينفعه ظنه لم  
تنفعه عينه».. وتروى له في أمر هذه الفراسة روايات قد يصدق منها القليل،  
وتتسرب المبالغة إلى كثير، ولكنها على كلتا الحالتين تتبئنا بحقيقة لا شك فيها،  
وهي أنه اشتهر بالفراسة وحب التفرس، والاستنباط بالنظرية العارضة، فمن  
ذلك أنه كان جالساً فمر به رجل جميل، فقال ما معناه: أحسبه كان كاهنهم في  
الجاهلية. فكان كذلك!

ومنه أنه أبصر أعرابياً نازلاً من جبل، فقال: هذا رجل مصاب بولده، قد نظم  
فيه شعراً لو شاء لأسماعكم، ثم سأله الأعرابي: من أين أقبلت؟ فقال: من أعلى  
الجبل فسأل: وما صنعت فيه؟ قال: أودعته وديعة لى. قال: وما وديعتك؟ قال: بُنيَ  
لى، هلك فدفنته. قال: فأسمينا مرثيتك فيه. فقال: وما يدريك يا أمير المؤمنين؟  
فوالله ما تفوهت بذلك، وإنما حدثت به نفسي، ثم أنسد أبياتاً ختمها بقوله:

فالحمد لله لا شريك له      في حكمه كان ذا وفى قدره  
قدره موتاً على العباد فما      يقدر خلق يزيد فى عمره  
فبكى عمر حتى بل لحيته، ثم قال: صدقت ياً عرابي.

وكان عمير بن وهب الجمحي وصفوان بن أمية يذكرا مصاب أهل بدر،  
فقال صفوان: والله ما إن في العيش بعدهم خير. فوافقه عمير وهو يقول

كالمعتذر من تخلفه عن الشار: أما والله لولا دين على ليس له عندى قضاء،  
وعيال أخشى عليهم الضيعة بعدي، لركبت إلى محمد حتى أقتله.

فقال صفوان يحرضه: على دينك، أنا أقضيه عنك، وعيالك مع عيالى  
أواسيهما ما بقوا، ولا يسعنى شيء ويعجز عنهم.

فوقع كلامه من نفس عمير، فأسر إليه بعزمته على الغدر بالنبي، وشحد سيفه  
وسمه، ثم انطلق حتى قدم المدينة.

فما نظر إليه متوضحاً بالسيف حتى أوجس منه وهمس لمن معه: هذا الكلب  
عدو الله عمير بن وهب، ما جاء إلا لشر، وهو الذي حرش بيننا وحزننا<sup>(١)</sup> للقوم  
يوم بدر. ثم دخل على النبي فأخبره خبره، وعاد إلى عمير فأخذ بحملة سيفه  
في عنقه فلقيه<sup>(٢)</sup> بها، وقال لرجال من الأنصار: ادخلوا على رسول الله عليه السلام  
فاجلسوا عنده واحذروا عليه من هذا الخبر؛ فإنه غير مأمون، ثم دخل به على  
رسول الله، فلما رأه وعمر أخذ بحملة سيفه في عنقه قال: «أرسله يا عمر، ادن  
ياعمير».

وجعل رسول الله يسأل عميراً وهو يراوغ، حتى ضاقت به منافذ الإنكار  
فباح بسره، وأعلن الإسلام والتوبية.

هذه الفراسة وشبيهاتها هي ضرب من استيحاء الغيب، واستنباط الأسرار  
بالنظر الثاقب. وما من عجب أن تكون هذه الخصلة قرينة من قرائن العبرية  
في حاشية من حواشيه.. إذ ما هي العبرية في لبابها كائناً ما كان عمل  
المتصف بها؟ ما هي الحكمة العبرية؟ ما هو الفن العبرى؟ ما هو دهاء  
السياسة في الدهاء العبريين؟ من هو:

الملعى الذي يظن بك الظن      كأن قد رأى وقد سمعاً؟  
كل أولئك يلتقي في هبة واحدة، هي كشف الخفایا، واستيضاح البواطن،  
واستخراج المعانى التي تدق عن الألباب.. فاتصالها بالفراسة وشبيهاتها أمر  
لا عجب فيه، ولا انحراف به عن النحو الذى تنتهي.

والذى يعنينا من الفراسة وشبيهاتها فى صدد الكلام عن عمر رضوان الله

(٢) لبى: جمع ثيابه عند نحره ثم جره.

(١) حز الشىء: قدره بالتخمين.

عليه، أن نخصى الخصال الأخرى التي هي كالفراسة في هذا الاعتبار، وهي التفاؤل والاعتداد بالرؤيا، والنظر أو الشعور على البعد أو «التلباثي» كما يسميه النفسيون المعاصرون، ولكل أولئك شواهد شتى مما روى عن عمر في جاهليته وبعد إسلامه، إلى أن أدركته الوفاة.

جاءه رسول من ميدان نهاوند فسأله: ماسمك؟ قال: قريب. وسأله مرة أخرى: ابن من؟ فقال: ابن ظفر! فتفاعل وقال: ظفر قريب إن شاء الله، ولا قوة إلا بالله. وروى يحيى بن سعيد أن عمر سأله رجلاً: ماسمك؟ قال: جمرة. فسأله: ابن من؟ قال: ابن شهاب. فسأله: ممن؟ قال: من الحرقة. وعاد يسأله: ثم ممن؟ قال: من بنى ضرامة. وهكذا في أسئلة ثلاثة أو أربعة عن مسكنه وموقعه، والرجل يجيب بما فيه معنى النار ومرادفاتها، حتى استوفاه، فقال عمر: أدرك أهلك فقد احترقوا.

وقد يكون التأليف ظاهراً في هذه القصة، ولكنها مع تأليفها، لا تخلو من الدلالة على اشتهر عمر باستكتناه الألفاظ في معرض التفاؤل أو الإنذار.

أما الرؤيا فآخر ما روى عنه من أخبارها، أنه رأى قبيل مقتله كأن ديك نقره نقرتين، فقال: يسوق الله إلى الشهادة ويقتلني أعمى؛ فإن الديك في الرؤيا يفسر برجل من العجم.

على أن المكتشفة أو الرؤيا Vision كما يسميها النفسيون المحدثون، إنما تظهر بأجلٍ وأعجَب من هذا كثيراً في قصة سارية المشهورة، وهي مما يلحقه أولئك النفسيون بهبة التلباشي Telepathy، أو الشعور البعيد.

كان رضي الله عنه يخطب بالمدينة خطبة الجمعة، فالتفت من الخطبة، ونادى: ياسارية بن حصن، الجبل.. الجبل.. ومن استرعى الذئب ظلم.

فلم يفهم السامعون مراده، وقضى صلاته، فسأله على رضي الله عنه: ما هذا الذي ناديت به؟ قال: أوسمعته؟ قال: نعم، أنا وكل من في المسجد.

فقال: وقع في خلدي أن المشركين هزموا إخواننا، وركبوا أكتافهم، وأنهم يمرون بجبل، فإن عدلوا إليه قاتلوا من وجده وظفروا، وإن جاوزوه هلكوا، فخرج مني هذا الكلام.

وجاء البشير بعد شهر، فذكر أنهم سمعوا في ذلك اليوم، وتلك الساعة حين جاوزوا الجبل صوتاً يشبه صوت عمر، يقول: ياسارية بن حصن، الجبل..  
الجبل! فعدلنا إليه ففتح الله علينا.

ولا داعي للجزم بنفي هذه القصة استناداً إلى العقل أو إلى العلم أو إلى التجربة الشائعة، فإن العقل لا يمنعها، والعلماء النفسيون في عصرنا لا يتفقون على نفيها، ونفي أمثالها، بل منهم من مارسو «التباثي» وسجلوا مشاهداته، وهم ملحدون لا يؤمنون بدين، إلا أن المهم من نقل هذه القصة في هذا الصدد، أن عمر كان مشهوراً بين معاصريه بمكافحة الأسرار الغيبية، إما بالفراسة، أو الظن الصادق، أو الرؤية، أو النظر بعيد، وهي الهبات التي يلحقها بالعصرية علماء العصر الذين درسوا هذه المزية الإنسانية النادرة، وراقبوها، وأكثروا من المقارنات فيها، والتعقيبات عليها.

فهو رجل نادر بما تراه منه العين، نادر بما تشهد به الأفعال والأخلاق، نادر في مقاييس الأقدمين ومقاييس المحدثين.  
أو هو رجل ممتاز، وعقرى موهوب في جميع الآراء.

# صفاته

٣

نحن على هذا أمام رجل لا كالرجال، رجل عبقرى، أو رجل ممتاز من خاصة الخليقة الذين لا يعودون في الزمن الواحد بأكثر من الآhad.

أنقول رجل قوى؟ نعم هو رجل قوى لا مراء، وكل عظيم فهو قوى بمعنى من معانى القوة. نعلم هذا، فنعلم الشيء المهم عنه، ولكننا بعد هذا لا نعلم شيئاً مهماً عن صفاتـه وأخلاقـه؛ لأن الناس من حيث القوة أقوىـاء وضعـفاء، أو متوسطـون ومنحرـفـون، إلى هنا تـارـة، وإلى هناك تـارـة أخرى. أما من حيث الصـفاتـ والأخـلاقـ، فـهـمـ الـلـوـفـ وـالـلـوـفـ، وـهـمـ فـيـ قـوـتـهـ أوـ ضـعـفـهـمـ أنـمـاطـ لـاتـحـصـىـ منـ المـنـاقـبـ وـالـعـيـوبـ، وـأـحـرـىـ بـنـاـ أـنـ نـقـولـ: إـنـ القـوـةـ صـفـةـ تـسـتـفـادـ مـنـ جـمـلـةـ مـنـاقـبـ إـلـيـانـ وـعـيـوبـهـ. فـهـىـ حـالـةـ تـدـلـ عـلـيـهـاـ المـنـاقـبـ وـالـعـيـوبـ، وـأـنـ تـدـلـ عـلـيـهـاـ الصـفـاتـ وـالـأـخـلاقـ، وـلـيـسـتـ هـىـ بـالـحـالـةـ التـىـ تـدـلـنـاـ عـلـىـ مـنـاقـبـ إـلـيـانـ وـعـيـوبـهـ، وـتـهـدـيـنـاـ بـغـيـرـ هـادـ إـلـىـ صـفـاتـهـ وـأـخـلاقـهـ.

فـإـذـاـ قـلـتـ: إـنـ عـمـرـ بـنـ الـخـطـابـ رـجـلـ قـوىـ، فـمـاـ زـدـتـ عـلـىـ أـنـ تـقـولـ: إـنـ رـجـلـ عـبـرـىـ، أـوـ إـنـ رـجـلـ عـظـيمـ.

وـكـلـ رـجـلـ مـنـ هـذـاـ القـبـيلـ، فـمـعـرـفـتـهـ لـيـسـتـ بـالـأـمـرـ الـيـسـيرـ؛ لـأـنـ نـمـطـ لـاـ يـتـكـرـرـ، فـيـسـهـلـ فـهـمـ بـالـقـيـاسـ إـلـىـ أـمـثـالـهـ الـكـثـيرـينـ. وـقـدـ يـكـونـ الرـجـلـ عـظـيمـ نـمـطـاـ وـحـيـدـاـ فـيـ التـارـيـخـ كـلـهـ لـاـ نـظـيرـ لـهـ فـيـ تـقـصـيـلـ أـخـلاقـهـ وـصـفـاتـهـ، وـإـنـ سـاـواـهـ فـيـ الـقـدـرـ أـنـدـادـ وـقـرـنـاءـ.

وـعـمـرـ بـنـ الـخـطـابـ مـثـلـ فـذـ مـنـ أـمـثـلـةـ هـذـاـ الطـرـازـ الـفـرـيدـ، تـفـهـمـ سـرـهـ؛ فـإـذـاـ هـوـ عـلـىـ وـفـاقـ مـعـ جـهـرـهـ، وـتـنـفـذـ إـلـىـ بـاطـنـهـ فـإـذـاـ هـوـ مـصـدـقـ لـلـظـاهـرـ مـنـ سـيـماـهـ<sup>(١)</sup>.

فـهـلـ حـلـلـنـاـ عـقـدـةـ بـهـذـاـ التـقـرـيـبـ بـيـنـ الـظـاهـرـ وـبـالـبـاطـنـ، وـبـيـنـ الـجـهـرـ وـالـسـرـيرـةـ؟ كـلـ، وـلـاـ تـقـدـمـنـاـ بـعـيـدـاـ فـيـ طـرـيـقـ حـلـهـ؛ لـأـنـنـاـ لـاـ نـعـرـفـ هـذـاـ التـقـارـبـ إـلـاـ بـعـدـ مـعـرـفـةـ

(١) سـيـماـهـ: عـلـامـتـهـ، وـالـمـرـادـ مـاـشـتـهـرـ بـهـ.

السريرة التي نبحث عنها، فلابد إذن من البحث، ولابد من المعرفة، فإذا وصلنا إلى الغور البعيد عرفنا ساعتئذ أنه لا ينافق الظاهر المكشوف، ولكن لابد من الوصول إلى الغور البعيد قبل ذاك.

لا تناقض في خلائق عمر بن الخطاب، ولكن ليس معنى ذلك أنه أيسر فهماً من المتناقضين، بل لعله أعضل فهماً منهم في كثير من الأحوال؛ فالعظمة على كل حال ليست بالطلب اليسير لمن يبتغيه، ولن يست بالطلب اليسير لمن ينفذ إلى صميمه ويحتويه.

إنما الأمر الميسور في التعريف بهذا الرجل العظيم؛ أن خلائقه الكبرى كانت بارزة جداً لا ينكرها حجاب؛ فما من قارئ ألم بفذلكة صالحة من ترجمته إلا استطاع أن يعلم أن عمر بن الخطاب كان عادلاً، وكان رحيمًا، وكان غيوراً، وكان فطناً، وكان وثيق الإيمان، عظيم الاستعداد للنخوة الدينية.

فالعدل والرحمة والغيرة والفطنة والإيمان الوثيق صفات مكينة فيه لاتخفي على ناظر، ويبقى عليه بعد ذلك أن يعلم كيف تتجه هذه الصفات إلى وجهة واحدة، ولا تتشعب في اتجاهها طرائق قدرًا<sup>(١)</sup>، كما يتفق في صفات بعض العظماء، بل يبقى عليه بعد ذلك أن يعلم كيف يتم بعض هذه الصفات ببعضها، حتى كأنها صفة واحدة متصلة الأجزاء متلاحقة الألوان.

وأعجب من هذا في التوافق بين صفاته، أن الصفة الواحدة تستمد عناصرها من روافد شتى، ولا تستمد من ينبع واحد، ثم هي مع ذلك متفقة لا تتناقض، متساندة لا تتخاذل، كأنها لا تعرف التعدد والتکاثر في شيء.

خذ لذلك مثلاً: عدله المشهور الذي اتسم به كما لم يتسم قط بفضيلة من فضائله الكبرى، فكم رافدة<sup>(٢)</sup> لهذا الخلق الجميل في نفس ذلك الرجل العظيم؟ روافد شتى: بعضها من وراثة أهله، وبعضها من تكوين شخصه، وبعضها من عبر أيامه، وبعضها من تعليم دينه، وكلها بعد ذلك تمضي في اتجاه قويم إلى غاية واحدة لا تتم على افتراق.

لم يكن عمر عادلاً لسبب واحد، بل لجملة أسباب:

(٢) رافدة: الرافد ما يمد بالماء من قناء أو نهير.

(١) طرائق قدر: فرق مختلفة.

كان عادلاً: لأنه ورث القضاء من قبيلته وأبائه، فهو من أنبه بيوت بنى عدى الذين تولوا السفارة والتحكيم في الجاهلية، وراضاوا أنفسهم من أجل ذلك جيلاً بعد جيل على الإنصاف وفصل الخطاب، وجده نفيل بن عبد العزى هو الذي قضى لعبد المطلب على حرب بن أمية حين تناهرا إليه، وتناهسا على الزعامة، فهو عادل من عادلين، وناشئ في مهد الحكم والموازن؛ بين الأقواء.

وكان عادلاً: لأنه قوى مستقيم بنكوبين طبعه، وإن شئت فقل أيضاً بتكونه الموروث؛ إذ كان أبوه الخطاب وجده نفيل من أهل الشدة والبأس، وكانت أمه حنتمة بنت هشام بن المغيرة قائد قريش في كل نضال، فهو على خلقة الذي لا يحابي؛ لأنه لا يخاف، والذي يخجل من الميل إلى القوى؛ لأنه جبن، ومن الجور على الضعيف؛ لأنه عوج يزري بنخوته وشممها.

وكان عادلاً: لأن آله من بنى عدى قد ذاقوا طعم الظلم من أقربائهم بنى عبد شمس، وكانوا أشداء في الحرب يسمونهم لعقة الدم<sup>(١)</sup>، ولكنهم غلبوا على أمرهم لقلة عددهم بالقياس إلى عدد أقربائهم، فاستقر فيهم بغض القوى المظلوم للظلم، وحبه للعدل الذي مارسوه ودربيوا عليه، وساعدت عبر الأيام على تمكين خلقة العدل في خلاصة هذه الأسرة، أو خلاصة هذه القبيلة، ومعنى به عمر بن الخطاب.

وكان عادلاً بتعليم الدين الذي استمسك به، وهو من أهله بمقدار ما حاربه وهو عدوه؛ فكان أقوى العادلين، كما كان أقوى المتقين والمؤمنين.

وكذلك اجتمعت عناصر الوراثة الشعبية، والقوة الفردية، وعبر الحوادث، وعقيدة الدين في صفة العدل التي أوشكت أن تستولى فيه على جميع الصفات. كان عادلاً لأسباب، كأنه عادل لسبب واحد لقلة التناقض فيه. وربما كان تعدد الأسباب هو العاصم الذي حمى هذه الصفة أن تتناقض في آثارها؛ لأنه منحها القوة التي تشدتها كما يشد الجبل المبرم فلا تتفاكم ولا تتوزع، فكان عمر في جميع أحکامه عادلاً على وثيره واحدة لا تقاوٌت بينها، فلو تفرقت بين يديه مائة قضية في أعوام متبعادات، لكتت على ثقة أن تتفق الأحكام كما اتفقت القضايا.. كأنه يطبعها بطبع واحد لا يتغير.

---

(١) لعقة الدم: سمووا كذلك لأنهم تحالفوا مع غيرهم، فنحرروا جزوراً، فلعقوا دمها أو غمسوا أيديهم فيه.

إلا أن الصفات إذا بلغت هذا المبلغ من القوة الرائعة، لم تكن تسلم من طرفة الناظر عليها، وإن سلمت منه بطبيعتها؛ لأنها تدخل في صفات البطولة التي تثير الإعجاب والبالغة، وكل بطولة فهى عرضة للمبالغات والإضافات، ومن ثم لا تسلم من تناقض الأقوال.

وصفات عمر كلها صفات لها طابع البطولة، وفيها دواعي الإغراء بالإعجاب والبالغة. ومن؟ من الأصدقاء المصدقين؛ لأنهم لا يتهمنون بقصد السوء وهم في الواقع أولى بالاحتراس من الخصوم المتهمنين.. فمن هنا يجيء التناقض لا من طبيعة الصفات التي تأباه.

فالعدل مثلاً هو المساواة بين أبعد الناس وأقربهم في قضاء الحقوق، وإقامة الحدود.

وليس أقرب إلى الحاكم من ابنه.

فإذا سوى الحاكم بين ابنه وسائر الرعية، فذلك عدل مأثور يقتدي به الحاكمون.

ولقد سوى عمر بين أبنائه وسائر المسلمين، فبلغ بذلك مبلغ البطولة في هذه الصفة النادرة بين الحكام.

وذلك كاف في تعظيم قدره، لا حاجة بعده إلى مزيد.

إلا أنها صفة من صفات البطولة التي تروع وتعجب، وتملاً النفس بالرغبة في التحدث بها والإطنان في أحاديثها، فهى لا تكتفى بالبالغين حتى يجعلوا عمر مقيمًا للحد على ابنه، مشتداً في عقوبته أشتداداً لا يسوى فيه بينه وبين غيره. ثم لا يكتفى بالبالغون بهذا حتى يموت الولد قبل استيفاء العقوبة، فيمضي عمر في جلده وهو ميت لاتقام عليه الحدود! ومن اعتدل من البالغين لم يذكر الموت وإتمام العقوبة، وذكر لنا أن الولد مات بعد ذلك بشهر من مرض الضرب الذي ثقل عليه، وعجز عن احتماله.

نعني بما تقدم قصة عبد الرحمن بن عمر في مصر، وهي كما رواها عمرو بن العاص والى مصر يومئذ حيث يقول: «..دخلاء - عبد الرحمن بن عمر وأبو سروعه - وهما منكسران، فقالا: أقم علينا حد الله، فإننا قد أصبنا البارحة

شراياً فسكتنا. فزيرتهما<sup>(١)</sup> وطردتهما، فقال عبد الرحمن: إن لم تفعل أخبرت أبي إذا قدمت عليه. فحضرني رأى وعلم أنى إن لم أقم عليهما الحد غضب على عمر في ذلك وعزلنى، وخالفه ما صنعت، فنحن على ما نحن عليه، إذ دخل عبدالله بن عمر، فقامت إليه فرحت به، وأردت أن أجلسه في صدر مجلسى فأبى على وقال: أبي نهانى أن أدخل عليك إلا أجد من ذلك بدأ. إن أخي لا يحلق على رءوس الناس، فاما الضرب فاصنع ما بدا لك».

قال عمرو بن العاص: «وكانوا يحلقون مع الحد، فأخرجتهما إلى صحن الدار فضربتهما الحد، ودخل ابن عمر بأخيه إلى بيت من الدار فحلق رأسه ورأس أبي سروعه، فوالله ما كتبت إلى عمر بشيء مما كان حتى إذا تحين كتابه إذا هو نظم فيه: «بسم الله الرحمن الرحيم، من عبدالله أمير المؤمنين عمر إلى العاصي ابن العاص».

عجبت لك يابن العاص ولجرأتك على خلاف عهدي.. فما أراني إلا عازلك فمسيء عزلك؛ تضرب عبد الرحمن في بيتك، وتحلق رأسه في بيتك، وقد عرفت أن هذا يخالفني؟ إنما عبد الرحمن رجل من رعيتك تصنع به ماتصنع بغيره من المسلمين، ولكن قلت هو ولد أمير المؤمنين، وقد عرفت ألا هوادة لأحد من الناس عندي في حق يجب لله عليه. فإذا جاءك كتابي هذا فابعث به في عباءة على قتب<sup>(٢)</sup> حتى يعرف سوء ما صنع».

قال: «فبعثت به كما قال أبوه، وأقرأت ابن عمر كتاب أبيه، وكتبت إلى عمر كتاباً أعتذر فيه، وأخبره أنى ضربته في صحن دارى على الذمى والمسلم، وبعثت بالكتاب مع عبدالله بن عمر».

قال أسلم: «فقدم عبد الرحمن على أبيه فدخل عليه، وعليه عباءة ولا يستطيع المشى من مر窟ه. فقال: يا عبد الرحمن فعلت كذا؟ فكلمه عبد الرحمن بن عوف وقال: يا أمير المؤمنين قد أقيمت عليه الحد مرتين. فلم يلتفت إلى هذا عمر وزبده. فجعل عبد الرحمن يصيح: أنا مريض وأنت قاتلى. فضربه وحبسه، ثم مرض فمات رحمة الله».

(٢) القتب: الرجل الصغير على قدر سنام البعير.

(١) زيرتهما: زجرتهما ونهرتهما.

فهذه قصة تتوافق أخبارها ومن رویت عنهم، فلا نستغربها في جميع تفصياتها إلا حين تطراً عليها المبالغة التي تتسرّب إلى كل خبر من أخبار البطولات المشهورة، وذلك أن يقسو عمر على ابنه تلك القسوة التي لا يوجّبها الدين، ولا تقبلها الفطرة الإنسانية، فيقيّم عليه الحد وهو ميت، أو يعرضه للموت من أجل حد أقيم.

هذا هو الغريب الذي استوقفنا فأنكرناه، ومضينا في تمحيصه فطابق التمحيص ما قدرناه، أما سائر القصة فلا غرابة فيه من كل نواحيه، بل هو من القصص التي يستبعد فيها التلفيق والاختراع.. إلا أن يكون الملفق من حذاق الرواة ومهرة الوضاع.

ولو كان المصدر واحداً معروفاً بالحق في القصص لحسبناها من وضعه، وتلفيقه، ولكنها سمعت من غير مصدر موثوق به، فهى أقرب إلى الواقع فيما يشبهه، ويجري مجرى، فعبد الرحمن بن عمر يذهب إلى الوالى؛ لأنّه شرب شيئاً ظنه غير مسكر، فإذا هو قد سكر منه، ولا مناص من إقامة الحد عليه، وإنّ رفع الأمر إلى أبيه.. وهي شنّشة<sup>(١)</sup> عمرية لا لبس فيها، وهو ابن عمر لا مراء.

والوالى، ومن الوالى؟ عمرو بن العاص الذي لا خفاء بدهائه، ولا يبعد حسابه، فهو يتريث بادئ الأمر ويحاول أن يصرف الفتى إذا طاب له الانصراف دون أن يقيّم الحد عليه.. وهي أيضاً شنّشة لا غرابة فيها؛ فمن يدرى؟ ألا يجوز أن يصبح هذا الفتى أخاً لل الخليفة، أو مدبراً للسلطان معه في يوم غير بعيد؟

وال الخليفة يدرى بالأمر فيهوله ويستكبر أن يخفّيه عنه واليه، فلا يصل إليه نبؤه من قبله، وهو ما هو في تحرجه من تبعة يحملها غافلاً عنها، لحرص الولاة على تحرى هواه، وابتغاء رضاه، فيشقق أن يقع ابنه في معصية ثم ينجو من الحد الذي شرعه الدين، وهو مسئول عن الولاة والحدود، ومسئول عن ذويه الأقربين قبل سائر المسلمين.

كل أولئك كما قلنا سائع لا غرابة فيه.

---

(١) الشنّشة: الخلق والطبيعة.

أما الغريب من عمر حقاً في معدلته وعلمه بالدين، وكراحته رباء الناس، فهو أن يتم على ابنه الحد وهو ميت، أو يشتد في إقامة الحد على ابنه حتى يتلف، أو يصاب بما يتلفه بعد أيام.

فلا موجب لذلك من حكم دين ولا اتفاء تبعة.

وهو مع هذا مخالف لما عرف عن عمر في إقامة الحدود، خاصة وفي مثل هذه العقوبة بعينها.

فقد جاء له يوماً بشارب سكران، وأراد أن يشتد عليه فقال له: لأبعثنك إلى رجل لا تأخذك فيك هواة، فبعث به إلى مطيع الأسود العبدى ليقيم عليه الحد في غده، ثم حضره وهو يضرره ضرباً شديداً فصال به: قتلت الرجل، كم ضربته؟ قال: ستين، قال: أقصى<sup>(١)</sup> عنه عشرين. أى ارفع عنه عشرين ضربة من أجل شدتك عليه، فيما تقدم من الضربات.

وقد كان من دأبه أن يتريث في إقامة الحدود، حتى ليؤثر - كما قال - تعطيلها في الشبهات على أن يقيمهما في الشبهات.

ومرّ بقوم يتبعون رجلاً قد أخذ في ريبة فقال: «لا مرحباً بهذه الوجهة التي لا ترى إلا في الشر».

وربما غضب على الوالي من كبار الولاية لغلوه في تقاضي الحدود على العاصي، كما فعل في إنذاره الشديد لأبي موسى الأشعري حين جلد شارباً، وحلق شعره، وسود وجهه، ونادي في الناس: ألا يجالسوه ولا يؤكلوه، فأعطى الشاكى مائتى درهم، وكتب إلى أبي موسى: «لئن عدت لأسودون وجهك، ولأطوفن بك في الناس» وأمره أن يدعو المسلمين إلى مجالسته ومؤاكلته، وأن يمهله ليتوب، ويقبل شهادته إن تاب.

وتفقد رجلاً يعرفه فقيل له: إنه يتبع الشراب. فكتب إليه: «إنى أحمد إليك الله الذى لا إله إلا هو **﴿غَافِرٌ الذَّنْبِ وَقَابِلٌ التَّوْبِ شَدِيدٌ الْعِقَابِ ذِي الطُّولِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ إِلَيْهِ الْمَصِيرُ﴾**<sup>(٢)</sup>.

(١) أقصى: خذ له بقصاصه، أى أقم القصاص عليه بحذف عشرين. ولعل الأصل أقصى عنه عشرين أى أنقص عنه عشرين، وزيادة الباء من تحريف الرواية.

(٢) آية ٢ من سورة غافر. وذى الطول: صاحب الفضل والإحسان.

فلم يزل الرجل يرددتها ويبكي حتى صحت توبته وأحسن النزع<sup>(١)</sup>، وبلغت توبته عمر فقال لمن حضروا مجلسه: «هكذا فاصنعوا، إذا رأيتم أخا لكم زلزلة فسدوه ووفقوه، وادعوا الله أن يتوب عليه، ولا تكونوا أعواناً للشيطان عليه».

وقد تكرر منه إعفاء الزانيات من الحد لشبهة القهر والعجز عن المقاومة، وتكرر منه الإعفاء لمثل هذا العذر في غير ذلك من الحدود.

فلم يكن عمر بالسريع المتعطش إلى إقامة الحد، ولم يعرف عنه قط أنه أقام حدًا ولو مندوحة عنه.

وفي قصة ولده منادح شتى ترضيه على شدة تحرجه وتحريه، ثم لاحاجة بمثله إلى رباء العدل، فيجور على ابنه، ويسرف في القسوة عليه، ليقال: إنه سوى بيته وبين غيره.

وأصح من ذلك أن نأخذ برواية عبدالله بن عمر، وهو أحق الناس بالمبالفة في عدل أبيه لو كانت المبالغة مما يجمل بمثله، فقد روى هذه القصة فقال مخلاصته: «إن أخاه عبد الرحمن وأبا سروعه عتبة بن الحارث سكرا، فلما أصبحا انطلقا إلى عمرو بن العاص وهو أمير مصر، فقالا: طهرنا فإننا قد سكرنا من شراب شربناه..! ولم أشعر أنهما أتيا عمرو بن العاص، فقلت: والله لا يحلق اليوم على رؤوس الأشهاد. ادخل أحلك..! وكانوا إذ ذاك يحلقون مع الحد، فدخل معى الدار فحلقت أخي بيدي، ثم جلدهما عمرو بن العاص، فسمع عمر بن الخطاب، فكتب إلى عمرو أن أبعث إلى عبد الرحمن بن عمر على قتب.. ففعل ذلك عمرو، فلما قدم عبد الرحمن على عمر جلده وعاقبه من أجل مكانه منه، ثم أرسله فلبيث شهراً صحيحاً ثم صحيحاً، ثم أصابه قدره، فتحسب<sup>(٢)</sup> عامة الناس أنه مات من الجلد ولم يمت منه».

هذه رواية عبدالله عن أبيه وأخيه، ولو كان الأمر مبالغة في عدل عمر لكان الأبن أحق الناس بهذه المبالغة، أو كان الأمر رحمة بعد الرحمن، لكان الأخ أحق الناس بهذه الرحمة، ولكنه أمر صدق لا نقص فيه ولا زيادة.

(١) أحسن النزع: كف عما كان فيه وانتهى.

(٢) تحسب: ظن.

فالذى يجوز لنا أن نقبله من هذه القصة هو الجانب الذى يستقيم مع خلائق عمر ولا ينافقها، وهو العدل الصحيح فى محاسبة ولده على ذنبه ولا زيادة، ولا سيما الزيادة التى لا تستقيم مع عدله ورحمته على السواء. وكلا العدل والرحمة من صفاته الأصلية فيه.

نعم كانت الرحمة من صفاته التى وازنت فيه العدل أحسن موازنة.. فما عهد فيه أنه أحب العدل لغضبه من الأقواء المعذين، كما كان يحبه لنجدته الضعيف المعذى عليه.

ولا يمنعن ذلك أنه كان خشن الملمس، صعب الشكيمة، جافياً فى القول إذا استغضب واستثير، فليست الخشونة نقىضاً للرحمة، وليس النعومة نقىضاً للقسوة، وليس الذين لا يستشارون ولا يستغضبون بأرحم الناس؛ فقد يكون الرجل ناعماً وهو منطوي على العنف والبغضاء، ويكون الرجل خشنًا وهو أعطف خلق الله على الضعفاء، بل كثيراً ماتكون الخشونة الظاهرة نقاباً يستتر به الرجل القوى فراراً من مظنة الضعف الذى يساوره من قبل الرحمة، فلا تكون مداراة الرقة إلا علامة على وجودها، وحذرًا من ظهورها.

ومن المأثور فى الطبائع أن الرجل الذى يقسو وهو معتصم بالواجب قلما ينطبع على القسوة، ولا سيما إذا كان الواجب عنده شيئاً عظيماً يزيل كل عقبة، ويبطل كل حجة، ويقطع كل ذريعة، فهو إنما يعتزم بالواجب فى هذه الحالة، كما يعتزم الإنسان بالحصن المنيع كلما خشى أن تقتحم عليه طريقه، ولو لا خوف الرحمة أن تغلبه لما كانت به حاجة إلى ذلك الحصن المنيع، ولا سيما حين يكون حصنًا بالغاً فى المنعة، كما كان الواجب عند عمر بن الخطاب.

رأيت هذا الرجل الصارم الحازم قاسياً قط إلا باسم واجب أو فى سبيل واجب؟ كلا، ومانذكر أنتا سمعنا رواية واحدة من روايات شدته إلا لمحنا الواجب قائماً إلى جانبها يزكيها ويسوغها. ومن كانت القسوة طبعاً فيه، فما هو بحاجة إلى واجب يغريه بالقسوة، بل هو فى حاجة إلى واجبات عدة تنتهاه عنها وتغريه باجتنابها.

وليس قصاراً فى هذا الخلق أنه غير قاسٍ، أو أن الرحمة كانت تنفذ إلى قلبه كلما طرقته، واتخذت سبيلها إليه، فإذا نصيبه من الرحمة قد كان أوفى

جداً من ذاك، وكانت هذه الفضيلة من فضائله الأصلية فيه لا تكاد تفارقه في عامة حياته، حتى ليصح أن تضرب الأمثال برحمة كما كانت تضرب الأمثال بعدله، وأن يقرن معه لقب العادل بلقب الرحيم.

وفي صدد الكلام عن الخليفة الإسلامي الكبير، قد يهمنا خلق الرحمة فيه خاصة، لأن شأنها في التقريب بينه وبين الإسلام غير قليل.

فمن المحقق أن رقته لل المسلمين وللدين الذي يدينون به كانت مقرونة في أول الأمر برحمة لامرأتين ضعيفتين رأهما في حالة من الشكوى تلين القلب وتكتف الغرب<sup>(١)</sup> وتمسح جفوة العناد والبغضاء.

قالت أم عبدالله بنت حنتمة: لما كنا نرحل مهاجرين إلى الحبشة أقبل عمر حتى وقف على، وكنا نلقى منه البلاء والأذى والغلظة علينا، فقال لي: إنه الانطلاق أيام عبدالله، قلت: نعم. والله لنخرجن في أرض الله.. أذيتمنا وقهرتمنا، حتى يجعل الله لنا فرجاً. فقال: صحبكم الله، ورأيت منه رقة لم أرها قط.

وتحديثه مع أخته فاطمة في سبب إسلامه مشهور متواتر في أوثق الروايات. فإنه ضربها حين علم بإسلامها فأدمى وجهها، فأدركتها الثورة الخطابية التي فيها منها بعض ما فيه، وقالت وهي غضبي: ياعدو الله! أتضربني على أن أوحد الله؟ قال غير متريث: نعم! فقالت: ما كنت فاعلاً فافعل. أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، لقد أسلمنا على رغم أنفك.

ويذكر لنا رواة القصة التي اتفقت عليها روايات كثيرة، أنه ندم وخلى عن زوجها - بعد أن صرעהه وقعد على صدره - ثم انتهى ناحية من المنزل، وطلب الصحيفة التي كتبت فيها آيات القرآن، وخرج من ثمة إلى حيث لقى النبي، فأعلن شهادة الإسلام على يديه.

وغير عسير علينا أن نرقب طوية عمر، ونرى كيف كانت تتمشى فيها الخواج والخطرات، وهو يتحدث إلى المرأتين: بنت حنتمة، وبنات الخطاب.

فهذا بطل مناضل يشحذه النضال إذا لقى أنداده من الأبطال، وأقرانه من

(١) تكف الغرب: تخفف الحدة، أي تلين الشديد القاسي.

الرجال: الإساءة تتبعها الإساءة، والتحدي يعقبه التحدي، وكلما قويت البطش بمثله تضررت سورة الغضب، وثارت نحية القتال<sup>(١)</sup>، ومضى العداء شططاً لا اعتدال فيه، ولا نكوص عنده، حتى ينكسر عدو من العدوين. فلا موضع هنا لرحمة، ولا سبيل لها إلى ظهور. وتتمادي الشرة<sup>(٢)</sup> على ذلك شهوراً وسنين، وكان الرحمة لم تخلق في النفس، ولم يسمع لها في حنايا الصدور صوت.

أما المرأة الشاكية أو المرأة الدامية إذا واجهت ذلك البطل القوي، فما حاجته إلى قوته ونضاله؟ وما أحرى تلك القوة أن تهدا في مكانها كأنها هي الخليقة الخفية التي لم تخلق، وليس لها صوت مسموع! وما أقربها إذن إلى أن تخجل من إيزائها وتندم على قسوتها، وتشوب إلى التوبة والخشوع، وهما من لباب الدين.

إن العرب يشتكون الرحمة من الرحم أو القرابة، وهو اشتقاد عميق المغزى يهدينا إلى نشأة هذه الفضيلة الإنسانية العالية، ومودة عمر بن الخطاب لرحمه، وذوى قرباه لا تتحصر دلائلها في رحمته لأخته الشاكية الثائرة. فإن المرأة قد ترحم لضعفها في موقف شكوكها و Yasها، ولو كانت بعيدة الأصرة، منقطعة النسب. إنما يدل على مودته لذوى قرباه ذلك الحب الذي كان يضميه لأبيه بعد موته، مع شدته عليه وغلظته في زجره وتأديبه. فكان يطيل الحديث عنه، وينقل أخباره، ويقسم باسمه. وظل يقسم باسمه وهو كهل إلى أن نهى المسلمين عن القسم بأسماء من ماتوا على الجاهلية.

وندر بين الناس من أحب إخوته كما كان عمر يحب أخاه زيداً في حياته وبعد مماته، فما شاء أحد أن يبكيه إلا ذكره له ففاضت شئونه<sup>(٢)</sup>، وجعل بعد قتله يتأسى بمن أصيب مثل مصابه، ولا يرى أحداً فقد أخاً له إلا التمس الأسوة عنده.

حكي أحمد بن عمران العبدى عن أبيه عن جده قال: «صليت مع عمر بن الخطاب الصبح، فلما انقتل من صلاته إذا هو برجل قصير أعور متنكباً قوسه، وبيده هراوة، فسألته: من هذا؟ فقيل: متم بن نويرة فاستنشده رثاءه لأخيه، فأنشده حتى بلغ إلى قوله:

وكان كندمانى جذيمة حقبة  
من الدهر حتى قيل لن يتصدعا  
فلم تفرقنا كائنى ومالكا  
لطول افتراق لم نبت ليلة معأ

(١) النحية: الطبيعة والغريزة. (٢) الشرة: الشر. (٢) الشئون: الدموع.

فقال عمر: هذا والله التأبين، يرحم الله زيد بن الخطاب! إني لأحسب أنى لو كنت أقدر على أن أقول الشعر لبكىتك كما بكىتك أخاك. ثم سأله: ما أشد ما لقيت على أخيك من الحزن؟ فقال: كانت عيني هذه قد ذهبت فبكىتك بالصحيحة، فأكثرت البكاء حتى أسعدتها العين الذاهبة وجرت بالدموع. فقال عمر:

إن هذا لحزن شديد. ما يحزن هكذا أحد على هالك. قال متمم: لو قتل أخي يوم اليمامة كما قتل أخوك ما بكىتك أبداً. فصبر عمر وتعزى عن أخيه وقال: ما عزاني أحد عنه بأحسن مما عزيتنى...».

هذا هو عمر من وراء النقاب.

فما كان أحوجه رضى الله عنه إلى ذلك النقاب، وما أقل الغرابة في ذلك النقاب من الشدة والهيبة، حين ينفذ الناظر إلى ما وراءه، فيرى مكان الحاجة إليه.

وقد يرحم الرجل أهل الرحم والقرابة، ويجهف غيرهم من الناس، ولكن الرحمة الأصلية في الطياع تسوى في المودة ولا تفرق، وتخلق هي سبب الرحمة، ولا تنتظر حتى تفرضها عليها القرابة بأسبابها. فكان عمر كما روى «الحسن» يذكر الصديق من أصدقائه بالليل فيقول: ياطولها من ليلة! فإذا صلى الغداة غداً إليه، فإذا لقيه التزمه أو اعتنقه.

وكان بكاء طفل يزعجه ويقطع عليه صلاته وينغص عليه ليله.

قدمت رفقة من التجار فنزلوا المصلى، فاقتصر على عبد الرحمن بن عوف أن يذهبا ليحرساه من السرق، ثم باتا يحرسان ويصليان، فسمع بكاء صبي، فتوجه نحوه وقال لأمه: اتقى الله وأحسني إلى صبيك، ثم عاد إلى مكانه. فسمع بكاءه، فرجع إلى أمه كرهاً آخر، ثم سمع بكاءه آخر الليل فقال لأمه: ويحك! إني لأراك أم سوء ما لى أرى ابنك لا يقر منذ الليلة؟ قالت: يا عبد الله قد أبرمتني منذ الليلة، إني أربعه عن الفطام<sup>(١)</sup> فسألها: ولم؟ قالت: لأن عمر لا يفرض إلا للفطيم! فسألها: وكم له؟ فلما علم أنها فطمته دون سن الفطام، أمر منادياً فنادى ألا تعجلوا صبيانكم عن الرضاع فإننا نفرض لكل مولود في الإسلام. وقصته مع الصبي الجياع مشهورة، ولكنها تعاد لأنها أحق قصة بائن تعاد.

(١) أربعه عن الفطام: المقصود إني أحبسه على الفطام وأعوده.

قال أسلم: خرجنا مع عمر رضي الله عنه إلى حرفة واقم، حتى إذا كنا بصرار<sup>(١)</sup> إذا نار تؤثر<sup>(٢)</sup> فقال: يا أسلم إنى أرى هنا ركباناً قصر بهم الليل والبرد. انطلق بنا!

فخرجنا نهرولا حتى دنونا منهم، فإذا بامرأة معها صبيان وقدر منصوبة على نار، وصبيانها يتضاغون<sup>(٣)</sup> فقال عمر: السلام عليكم يا أهل الضوء. وكسره أن يقول: يا أصحاب النار. فأجابته امرأة: وعليكم السلام! فقال: أأدنوا؟ فقالت: ادن بخير أو دع. فدنا منها فقال: ما بالكم؟ قالت: قصر بنا الليل والبرد. قال: وما بال هؤلاء الصبية يتضاغون؟ قالت: الجوع! قال: وأى شيء في هذه القدر؟ قالت: ماء أسكتهم به حتى يناموا.. والله بيننا وبين عمر! فقال أى رحمك الله وما يدرى عمر بكم؟ قالت: يتولى أمرنا ثم يغفل عنا؟ فأقبل على<sup>٤</sup> فقال: انطلق بنا.

فخرجنا نهرولا حتى أتينا دار الدقيق. فأخرج عدلاً<sup>(٤)</sup> من دقيق وكبة<sup>(٥)</sup> من شحم، وقال: أحمله على<sup>٦</sup>! قلت: أنا أحمله عنك. قال: أنت تحمل وزري يوم القيمة!.. لا ألم لك!

فحملته عليه، وانطلقت معه إليها نهرولا، فألقى ذلك عندها، وأخرج من الدقيق شيئاً يجعل يقول لها: ذر على<sup>٧</sup> وأنا أحر لك<sup>(٦)</sup>.

وجعل ينفح تحت القدر. وكانت لحيته عظيمة، فرأيت الدخان يخرج من خلالها حتى طبخ لهم. ثم أنزلها وأفرغ الحريرة في صحفة وهو يقول لها: أطعميهما وأنا أسطح لهم - أى أبرده - ولم يزل حتى شبعوا وهي تقول له: جزاك الله خيراً، كنت بهذا الأمر أولى من أمير المؤمنين..»

وأمثال هذه القصة في سيرة عمر كثير، لا يقال إنها هي ومتى لاتها من الشعور بالتبعية وليس من الرحمة، لأن العهد بالشعور بالتبعية أن يأتي من الرحمة، وليس العهد بالرحمة أن تأتي من الشعور بالتبعية!

كذلك لا يقال إنه قد كان يطيع أمراً سماوياً تحركت له نفسه، أو لم تتحرك، فإن النفس التي تتحرك للأمر السماوي هي النفس التي فيها الخير، ولها رغبة

(١) صرار: مكان على مقربة من المدينة. (٢) تؤثر: تؤقد. (٣) يتضاغون: يتتصاينون.

(٤) العدل: الجوالق.

(٥) كبة من شحم: مقدار منه.

(٦) أحر لك: أى أخذ لك حريرة، وهو الحسأء من الدقيق والدسم.

فيه، وقلما تشفق من عقاب السماء، إلا أن تشعر بأمل الظلم، ومبعد استحقاقه للعقاب.

على أن عمر كان يرحم في أمور يحول فيها النفور الديني، دون الرحمة عند كثرين. فمن ذلك أنه رأى شيخاً ضريراً يسأل على باب، فلما علم أنه يهودي قال له: ماألجلأك إلى ماأرى؟ قال: أسأل الجزية وال الحاجة والسن! فأخذ عمر بيده وذهب به إلى منزله، فأعطاه ما يكفيه ساعتها، وأرسل إلى خازن بيت المال يقول: انظر هذا وضرباء<sup>(١)</sup> فوالله ما أنسفناه إن أكلنا شبيته، ثم نخذله عند الهرم. إنما الصدقات للفقراء والمساكين. والفقراء هم المسلمون، وهذا من المساكين من أهل الكتاب.. ووضع عنه الجزية وعن ضربائه.

فهنا علمته الرحمة كيف يطيع الدين، ولن يطيع الدين هكذا إلا رحيم.

وقد فرض عمر لكل مولود لقيط مائة درهم من بيت المال، كما فرض لكل مولود من زوجين، وهي رحمة قد يحجبها النفور من الزنا وثمراته في نفوس أناس ينفرون فلا يرحمون.

بل كان يرحم كل مخلوق حتى البهيم الذي لا يبين بشكایة، فروى المسيب ابن دارم أنه رأه يضرب رجلاً ويلاحقه بالزجر؛ لأنه يحمل جمله ما لا يطيق. وكان يدخل يده في عقرة البعير الأدبر<sup>(٢)</sup> ليداويه وهو يقول: إنني لخائف أن أسألك عما بك. ومن كلامه في هذا المعنى: لو مات جدي بطف<sup>(٣)</sup> الفرات لخشت أن يحاسب به الله عمر، وإنه لشعور بالتبعية عظيم.

لكنه كما أسلفنا لن ينبع في قلب كل أمير عليه تبعية، إلا أن يكون به منبت للرحمة عظيم.

\*\*\*

فنحن إذا بإناء صفة كبيرة إلى جانب صفتة الكبيرة: الرحمة إلى جانب العدل، وكلتاهما من البروز والوثاقة وعمق القرار بمثابة العنوان الذي يدل على صاحبه، أو بمثابة العنصر الأصيل الذي يلزمه ويلاسه ولا يفارقه في جملة أعماله.

(١) ضرباء: نظراً ورأه وأمثاله. (٢) البعير الأدبر: المصاب بالدبر وهو مرض يصيب الدواب كالقرحة.

(٣) بطف الفرات: بـ «شاطئه».

ومن خصائص عمر أنه كان على هذا الشأن في جميع صفاتـه المشهورة، خلافاً للمـعهود في الصـفاتـ الغـالـبةـ بينـ النـاسـ منـ المـحـامـدـ كـانـتـ أوـ العـيـوبـ. إذـ قـلـماـ يـوـسـمـ إـنـسـانـ بـأـكـثـرـ مـنـ صـفـةـ غـالـبةـ بـهـذـهـ المـثـابـةـ مـنـ التـأـصـلـ وـالـبـرـوزـ، فـهـوـ عـادـلـ أوـ رـحـيمـ أوـ غـيـورـ أوـ فـطـنـ أوـ وـثـيقـ إـيمـانـ، ثـمـ تـطـغـيـ إـحـدـىـ هـذـهـ الصـفـاتـ عـلـىـ سـائـرـهـاـ فـلـاـ تـعـطـيـهـاـ إـلـىـ جـانـبـهـاـ مـكـانـةـ رـسـوخـ وـاسـتـقـرـارـ.

وـعـلـىـ غـيرـ هـذـاـ العـهـدـ كـانـ عـمـرـ فـيـ جـمـيعـ صـفـاتـ الـكـبـيرـةـ التـىـ ذـكـرـنـاـهـاـ، فـكـانـتـ كـلـ صـفـةـ مـنـهـاـ فـيـ قـوـتـهـاـ وـرـسـوـخـهـاـ تـكـفـىـ لـلـغـلـبـةـ عـلـىـ شـخـصـيـةـ تـتـسـمـ بـهـاـ، وـلـاـ تـذـكـرـ بـغـيـرـهـ، وـإـنـهـ لـيـتـصـفـ بـهـاـ فـتـأـخـذـ مـنـ سـمـاتـهـ وـمـعـالـهـ مـاـ يـخـصـصـهـ بـهـ، وـلـوـ كـانـتـ مـنـ الصـفـاتـ الـقـومـيـةـ الشـائـعـةـ فـيـ أـبـنـاءـ جـلـدـتـهـ جـمـيعـاـ، فـيـخـيـلـ إـلـيـكـ أـنـهـ سـمـةـ مـمـيـزةـ لـهـ لـمـ تـوـجـدـ فـيـ غـيـرـهـ.

فـأـحـرـارـ الـعـرـبـ كـلـهـمـ غـيـورـ. وـلـكـنـ إـذـاـ قـلـتـ «ـالـعـرـبـيـ الغـيـورـ»ـ فـكـائـنـاـ سـمـيـتـ عـمـرـ بـنـ الـخـطـابـ. لـأـنـهـ طـبـعـ هـذـهـ الصـفـةـ الـقـومـيـةـ بـطـابـعـهـ الـذـيـ لـاـ يـشـبـهـهـ فـيـهـ غـيـرـهـ، فـكـانـ الغـيـورـ بـيـنـ الغـيـورـيـنـ.

قال أـكـبـرـ أـصـدـقـائـهـ وـأـكـبـرـ الـعـارـفـيـنـ بـهـ مـحـمـدـ عـلـيـهـ السـلـامـ: «ـإـنـ اللهـ غـيـورـ يـحـبـ الغـيـورـ، وـإـنـ عـمـرـ غـيـورـ»ـ.

وـتـحـدـثـ إـلـىـ صـحـبـهـ يـوـمـاـ وـعـمـرـ فـيـهـمـ فـقـالـ: «ـبـيـنـاـ أـنـاـ نـائـمـ رـأـيـتـنـىـ فـيـ الـجـنـةـ، فـإـذـاـ اـمـرـأـةـ تـتـوـضـأـ إـلـىـ جـانـبـ قـصـرـ، فـقـلـتـ: لـمـ هـذـاـ الـقـصـرـ؟ـ فـقـالـوـاـ: لـعـمـرـ. فـذـكـرـتـ غـيـرـتـهـ فـوـلـيـتـ مـدـبـرـاـ..ـ فـبـكـىـ عـمـرـ وـقـالـ كـالـمـعـذـرـ: أـعـلـيـكـ أـغـارـ يـارـسـوـلـ اللهـ؟ـ»ـ.

وـكـانـتـ هـذـهـ الـغـيـرـةـ مـعـرـوـفـةـ مـخـشـيـةـ بـيـنـ جـمـيعـ مـنـ يـعـرـفـونـهـ وـيـسـمـعـونـ بـطـبـاعـهـ، وـالـنـسـاءـ مـنـ بـاـبـ أـوـلـىـ يـعـرـفـنـهاـ وـيـعـهـدـنـهاـ وـيـتـقـيـنـهاـ كـمـاـ لـمـ يـتـقـيـنـهـاـ قـطـ مـنـ غـيـرـهـ.

استـأـذـنـ عـلـىـ النـبـيـ يـوـمـاـ وـعـنـدـهـ نـسـاءـ مـنـ قـرـيـشـ يـكـلـمـهـ وـيـسـتـكـثـرـهـ عـالـيـةـ أـصـوـاتـهـنـ، فـلـمـ اـسـتـأـذـنـ عـمـرـ قـمـنـ يـبـتـدـرـنـ الـحـجـابـ.

فـدـخـلـ وـالـنـبـيـ يـضـحـكـ.

قال عـمـرـ: أـضـحـكـ اللهـ سـنـكـ يـارـسـوـلـ اللهـ..ـ كـائـنـ يـسـأـلـهـ عـنـ سـبـبـ ضـحـكـهـ.

فـقـالـ عـلـيـهـ السـلـامـ: عـجـبـتـ مـنـ هـؤـلـاءـ الـلـاتـيـ كـنـ عـنـدـيـ لـمـ سـمـعـنـ صـوـتـكـ اـبـتـدـرـنـ الـحـجـابـ.

قال عمر: فكانت يارسول الله كنت أحق أن يهبن، ثم التفت إلية وقال: أى عدوات أنفسهن! أتهببى ولا تهبن رسول الله ﷺ؟

قلن - ولا يخذل المرأة لسانها فى هذا المقام -: نعم أنت أغلط وأفظ من رسول الله! وحسبك من غيرته أنه هو الذى أشار على النبي ﷺ بحجاب أمهات المسلمين، وكان يرى إداهن فى الظلام ذاهبة لبعض شأنها فيقول لها: عرفتك يافلانة! ليりها أنها فى حاجة إلى مزيد من التحجب. وقد ضجرت إداهن منه لهذا فقالت له: وإنك علينا يا ابن الخطاب والوحى ينزل في بيتنا؟

على أن الغيرة فى ابن الخطاب لم تكن غيرة مقصورة على المرأة وكفى. بل غيرته على المرأة لم تكن إلا شطراً من غيرته على كل حرم وحوزة. فمن هذه الغيرة العامة سياسته العربية التى كانت تصد الغرباء عن جزيرة العرب كأنها الحرم الموصد، ومنها غيرته على الزى العربى والشمائل العربية، ومنها غيرته على العقيدة وحدود الشريعة، وغيرته على كل حق يحميه غيره.

والآحاديث عنه فى هذه الخصلة تتعدد فى معارض شتى، كما تعددت آحاديث عدله ورحمته، وكل صفة بارزة فيه. فشأن هذه الصفات أن يظهرن أبداً حيث ظهر له قول أو عمل، لأنهن أصيالات مطبوعات يختلطن بكل ما عمل وقال. إلا أنك تقرؤها جميعاً فتخرج منها بأثر واحد لا اختلاف فيه.

ذلك أن عمر كان يغار على حق، ولا يغار من أحد، ولا ينفس على ذى نعمة. فإذا قيل لك إن عمر قد غار فلن يخطر لك أن تسأل: ممن كانت غيرته؟ وإنما يخطر لك أن تسأل فى كل مرة: علام غار؟ ولأى شيء كان يغار؟

فهو يغار على حق، أو يغار على عرض، أو يغار على دين، أو يغار على صديق أو صاحب حرمة، ولا يغار من هذا أو ذاك لنعمة أصابها هذا أو ذاك. إنما كان يغار على شيء يحميه، ويعلم من نفسه القدرة على حمايته، فهى غيرة من يريد الحماية لغيره، ولا يريد انتزاع الخير لنفسه أو غلبة إنسان على حظه.

رجل قوى، جياش الطبع، شديد الشكيمة، مؤمن بالحق وحرماته، قادر على تقويم من يحيد عنها ويجرئ عليها. فإن لم يكن هذا غيراً فمن يكون الغير؟

وقل في ذكائه وفطنته والمعية ذهنه ما تقول فيما اشتهر به من صفات العدل والرحمة والغيرة، وإن كانت هذه الصفة أحوج منهن إلى الشرح والتحليل.

فبعض المستشرقين الذين أثروا عليه قد عرضوا لأمر تفكيره، فوصفوه بأنه محدود التفكير، أو أنه يأخذ الأمور بمقاييس واحد.

ونحن لا نقول إن عمر رضي الله عنه خلق بذهن عالم بحاثة منقطع للكشف والتنقيب، ولا أنه خلق بذهن فيلسوف مطبوع على التجريد والذهاب بالتفكير في مناحي الظنون والفتراء، ولا أنه خلق بذهن منطيق يدور بين الأقىسة والاحتمالات مدار الترجيح والتخمين. فالواقع أنه لم يكن كذلك ولا يعييه إلا يكونه، وأنه كان معنياً بالعمل قبل عنايته بالنظر أو الفرض والتقدير، ولكن الفرق بعيد بين هذا وبين الفكر المحدود، والنظر الذي يقيس الأمور بقياس واحد.

فعمراً كانت له فطنة الرجل العليم بمقاييس الأخلاق، وخبايا النفوس، ولم يحكم عليها قط كأنه ينظر إليها من جانب واحد، أو يطبعها في تفكيره بطابع واحد. بل علم الدنيا وعلم كيف يتقلب الإنسان، وراح في علمه هذا يراقب الناس مراقبة الجنور، ويقيم عليهم الأرصاد إقامة الرجل الذي لا يفوته أن ينتظر منهم ما ينتظر من خير وشر وقوة وضعف وصلاح وفساد.

وكفى من كلماته الدالة عليه أن نذكر أنه كان يحب أن يعرف الشر كما يعرف الخير، لأن «الذى لا يعرف الشر أحرى أنه يقع فيه»، وأنه كان يحب أن يعرف الأعذار كما يعرف الذنوب، حيث يقول: «أعقل الناس أعذرهم للناس»، وأنه هو القائل: «احترسوا من الناس بسوء الظن»، وهو القائل مع ذاك: «أظهروا لنا أحسن أخلاقكم، والله أعلم بالسرائر».. يوفق في هذين القولين بين سهر الحاكم الذي لا ينبغي أن تخفي عليه خافية، وبين عدل القاضي الذي لا ينبغي أن يحكم بغير بينة ظاهرة.

بل لو كان عمر بن الخطاب محدود التفكير، ينظر إلى الأمور من جانب واحد، لما كثرت مشاورته للكبار والصفار والرجال والنساء، مشاورة من يعلم أن جوانب الآراء تتعدد، وأن للأمور وجوهاً لا تتحصر في الوجه الذي يراه، وكثيراً ما قال: «أخوف ما أخاف عليكم إعجاب المرء برأيه». وليس استطلاع الآراء ولا الخوف من الإعجاب بالرأي شيء رجل محصور التفكير، ضيق المنفذ إلى الحقيقة.

وقد عاشره أناس من الدهاء فخبروه وحدروه!.. وقال المغيرة بن شعبة لعمرو بن العاص: «أأنت كنت تفعل أو توهم عمر شيئاً فيلقنه عنك؟ والله ما رأيت عمر مستخلصاً بأحد إلا رحمته كائناً من كان ذلك الرجل. كان عمر والله أعلم من أن يخدع وأفضل من أن يخدع...».

إنما كان عمر كما وصف نفسه «ليس بالخب ولكن الخبر<sup>(١)</sup> لا يخدعه». وهذا هو الحد الفاصل أحسن الفصل بين الدهاء المحمود، والدهاء المذموم، أو بين الفهم الصحيح والخبث القبيح. فهناك فطنة تسيء الظن؛ لأنها تعرف الشرور التي في طبائع الناس، وفطنة تسيء الظن؛ لأنها تشعر شعور السوء، والفرق بينهما عظيم، كالفرق بين الخير والشر والحمدة والمذمة. فالفطنة الأولى معرفة حسنة، والفطنة الثانية خلق ردئ، وإنما كان عمر بالفطنة الأولى معصوماً من أن يخدع غيره، أو ينخدع لغيره، وهذا هو الحد القوام الذي لانقص فيه من جانبيه.

وكانت له في استيحاء الخفایا قدرة تقرب من مكاشفة الغيب، لولا أنها تستند إلى التقدير الصحيح، والظن المدعوم بالخبرة، وحكاية واحدة من هذا القبيل، تغنى عن حكايات، وهي حكايته مع المغيرة الذي استكثر على عمرو بن العاص أن يوحى إلى عمر بمراده ويتداهى عليه.

فقد هم عمر رضي الله عنه بأن يعزل المغيرة عن العراق، ويولى جبير بن مطعم مكانه، وأوصى جبيراً أن يكتم ذلك ويتجهز للسفر. فأحس المغيرة، وسأل جليساً له أن يدس أمراته وهي مشهورة بلقط الأخبار، حتى سميت «لقاطة الحصى» ل تستطلع النبأ من بيت جبير، وذهبت إلى بيته، فإذا امرأته تصلح أمره فسألتها: إلى أين يخرج زوجك؟ قالت: إلى العمرة! قالت لقاطة الحصى: بل كتمك، ولو كانت لك عنده منزلة لأطلعك على أمره! فجلست امرأة جبير متغضبة ودخل عليها وهي كذلك، فلم تزل حتى أخبرها وأخبرت لقاطة الحصى. وذهب المغيرة إلى عمر ففاتحه بما علم، وهو يقول له: بارك الله لأمير المؤمنين في رأيه وتوليته جبيراً! فلم يعجب عمر من وقوفه على السر، بل قال: كأنني بك يامغيرة قد فعلت كيت وكيت، كائناً سمع رأى.. وأنشدك الله هل كان كذلك؟ قال المغيرة: اللهم نعم. ثم صعد عمر إلى المنبر ونادى في الناس: أيها الناس! من

(١) الخبر: المخادع.

يدلني على المخلط المزيل<sup>(١)</sup> النسيج وحده؟ فقام المغيرة فقال: ما يعرف ذلك في  
أمتك أحد غيرك؟.. فأبقاه على ولايته ولم يزل واليه على العراق حتى مات.

وإنما كانت مجاراته للداهية من هذا القبيل إعجاباً بحصافته لا انخداعاً  
بمكره، وقد يتغابى ويعمل ما يريده المتداهي عليه لأنه أدرك مرمى كلامه، وفهم  
ما فيه من صواب، كما صنع مع عمرو بن العاص في خطبة أم كلثوم بنت على  
رضي الله عنها.. وسيأتي الكلام عنها في فصل تالٍ.

على أن القدرة الذهنية التي امتاز بها عمر في غنى عن الاستدلال عليها بما  
قال وما قيل فيه، وما دار بينه وبين بعض القوم من المساجلات والمحاورات. أنه  
عمل لم يعمله إلا القليل من أقدر الحكم في تاريخ بني الإنسان، وكفى بذلك  
دليلًا على قدرته الذهنية لا حاجة بعده إلى دليل. ساس شعوبياً بينها من  
الاختلاف مثل ما بين العرب والفرس، وبين الفرس والقبط والسوريين، ونصب  
ولاة، وانتدب قواداً، وسير بعوئاً، وأشرف على ميادين قتال، وأقام نظماً في  
الحكومة، وراقب رعاة ورعية فيما يعلون وما يبطون، ونجح في كل ما أعمل  
نجاحاً منقطع النظير، غير مردود إلى المصادفة ولا إلى ارتجال المغامرين،  
وليس هذا كله مما يضطلع به رجل محدود الفكر، ضيق الأفق، قليل الخبرة  
بالمجتمعات والأفراد. فإذا استوفى هذا الحظ الوافى من القدرة الذهنية، فذلك  
حسبه منها وحسب كل من تصدى مثل عمله، ونهض بمثل وقره<sup>(٢)</sup>، ولا عليه  
بعد ذلك أنه لم يفكر على نمط الفلاسفة، وأقطاب العلم، وأساطير المنطق  
والرياضية، فإن الدنيا لم تخرج لنا عمر ليزيدها أفالاطون آخر أو إقليدس ثانياً  
أو «فاراداي» سابقاً في الزمن القديم، بل أخرجته للناس ليكون مؤسس عهد  
ومحول تاريخ. فإذا تأدى به عقله إلى تلك الغاية، فهو العقل الصائب، يفكر على  
النحو الذي خلق له ويبلغ القصد الذي رمى إليه. علينا نحن أن نعرف كيف  
كان تفكيره وأن نسلكه بين قرناه وأنداته.

إنما طرأت شبهة العقل المحدود على المستشرقين الذين ظنوا به هذا الظن  
من ناحية واحدة، وهي ناحية العدل الذي لا يلتقت ذات اليمين وذات الشمال،  
والقضاء الذي يكيل الجزاء دقة بدقة ولا يبالي بالنقائض والمفارقات.

(١) رجل مخلط مزيل: يجمع بين الأشياء، ويميز بينها لقوة فكره. (٢) وقره: حمله ومسئوليته.

ونظروا إلى جملة أرائه في المسائل الجلّى فإذا هي من الآراء التي يغلب عليها القطع والجزم والانطلاق إلى غرض ماثل، لا تنحرف عنه قيد شعرة، كأنه قد جهل ما في الدنيا من نفائض وخفايا ومن عوج وتعريج، أو كأنه السهم الثاقب ينفذ فيما أمامه إلى هدفه المحدود، ولا يلتفت إلى شيء في نفاذها، أو يعوقه عائق دونه.

فخطر لهم أن فطنته إنما كانت فطنة فراسة فطرية، كالغريرة التي تهتدى على استقامة واحدة، ولكنها لاتنحرف ولا تتصرف ولا تختلف ماجبت عليه، وأنها فطنة العقل المحدود، والبصر الموكل، بجانب واحد ينفذ فيه، ولا يحيط به أو يتشعب في نواحيه. الفكر المحدود هنا هو فكر أولئك المستشرقين، لا فكر عمر بن الخطاب.

فالرجل الذي يستقيم على وجه واحد، لا يحيد عنه، هو واحد من رجلين: إما رجل يستقيم على هذا الوجه؛ لأنّه لا يرى غيره، ولا يحيط بما حوله. وإما رجل يستقيم على هذا الوجه، لأنّه قادر على اختراق العقبات، عالم أنها تتشتّت إليه حيث كان دون أن يتنشّت إليها حيث كانت.

واستقامة عمر بن الخطاب على وجهه من هذا القبيل، وليس من ذلك القبيل: هي استقامة قدرة، وليس باستقامة عجز، وهي استقامة تصرف سريع، وليس باستقامة محجور مقيد، يأبى أن يدور؛ لأنّه قد أعياه أن يدور. هي استقامة حياة غلابة، وليس باستقامة أداة كالموازين تسوى بين التبر والتراب؛ لأنّها لا تميّز بين التبر والتراب.

فالرجل الذي يجتنب التصرف في العدل عجزاً عن الفهم والتزاماً للحرف المكتوب ونزواً إلى مرتبة الموازين التي لا تعنى ولا تغضب ولا تغار، إنما هو آلة فقيرة في مادة الحياة.

أما الذي يجتنب التصرف في العدل غيرة على الضعيف، وقدرة على القوى، وعلمًا بالتبع، واضطلاعاً بجرائمها، فذلك حى غنى بالحياة، يعدل لفريط السليقة الإنسانية، والقدرة الحيوية، ولا يعدل لأنّه آلة تشبه الميزان الذي لا حس فيه. وشitan بين هذا وذاك. إنّهما لنقيضان، وإنّ كانا في ظاهر الأمر شبيهين متقاربين.

والاعتماد على الأمثلة الخاصة، أولى بنا في هذا المعرض من الاعتماد على القواعد العامة والتقريرات النظرية.

فهذه أمثلة ثلاثة من أمثلة العدل الذي يبدو لأول وهلة، كأنه عدل الموازين الآلية حين تسوى بين الأوزان، وإن اختلفت القيم والأقدار، وتفصل في الأنصباء بغير نظر إلى فوارق الدنيا، ومقتضيات السياسة، وتبدل الأحوال.. ونختارها من أجهر الأمثلة وأدناها إلى تأييد شبكات المستشرقين فيما زعموه من العقل المحدود؛ لنرى على قدر ضخامة هذه الأمثلة ضخامة الخطأ في استخراج ماتدل عليه.

كان عمرو بن العاص والياً لمصر وكان ابنه يجري الخيل في ميدان السباق، فنافذه بعض المصريين السباق، واحتلما بينهما لمن يكون الفرس السابق. وغضب ابن الوالي فضرب المصري وهو يقول: أنا ابن الأكرمين! فاستدعي عمر الوالي وابنه حين رفع إليه المصري أمره، ونادي بالصريح في جمع من الناس أن يضرب خصمه قائلًا له: «اضرب ابن الأكرمين!» ثم أمره أن يضرب الوالي لأن ابنه لم يجرؤ على ضرب الناس إلا بسلطانه، وصاح بالوالى مغضباً: «بم استعبدتم الناس وقد ولدتهم أمهاتهم أحراراً؟» فما نجا من يده إلا برضاء من صاحب الشكوى واعتذار مقبول.

وكان خالد بن الوليد أشهر قادة الإسلام في زمانه، فأخذ عليه عمر بعض المأخذ، ومنها إنفاقه من بيت المال في غير ما يرضاه. فأمر به أن يحاكم في مجلس عام، كما يحاكم أصغر الجنود، وعزله بعد مقاسمه فيما يملك من نقد ومتاع.

وكان جبلة بن الأبيهم أميراً نصريانياً، فأسلم وأسلمت معه طائفة من قومه، ثم وطى أعرابى إزارة فلطمته جبلة على ملأ من حجاج بيت الله. فقضى عمر للأعرابى أن يلطم الأمير على ذلك الملا، لأن الإسلام لا يفرق بين سوقة وأمير.

هذه أمثلة العدل الذي لا يتصرف ولا يلتفت إلى الدنيا وما فيها من فوارق وتعريجات، تتأنى على القصاص المستقيم، وهي من أقوى الشبهات على النظر المحدود في تقدير الجزاء بالحرف المكتوب، دون التفات إلى الأحوال والمقتضيات. فهل هي في الواقع كذلك؟ وهل كان على عمر أن «يتصرف» في هذه

## الأقضية بباقاة الساسة الدهاء في جميع الأزمان، إذ يحتالون على حرف الشريعة ويدورون حول حدود القانون؟

نعم كان عليه ذلك لو عجز عن سنة المساواة، واحتاج إلى الحيلة. فإنما يعب على الوالي عدل الموازيين، ويحمد منه التصرف والدوران؛ لأن المساواة تعنيه، أو لأن المساواة تعرضه لعقوبة شر، وأظلم من الإجحاف، فإذا نظر إلى عاقبة المساواة في المعاملة، فرأها شرًا وأظلم من عاقبة التفرقة والتمييز؛ فقد وجب عليه إذاً أن يدور حول الحقيقة، وألا يواجهها نصاً بغير انحراف.

ولكن أين هذا من عمر، وأين عمر من هذا؟ إنه كان قويًا قادرًا على العواقب، وكان شديد الألم من ظلم الظالم شديد الخجل من خذلان المظلوم، وكان وثيق الإيمان بنصر الله في الحق وفي النجدة؛ فلماذا ينحرف؟ ولماذا يتصرف؟ ولماذا يدور؟

كان قويًا بطبيعة قويًا، بإيمانه فلماذا يهاب قويًا جار على ضعيف؟ ولماذا يروع من صرامة القاضي إلى دهاء السياسي الذي يدور حول الحقوق والحدود؟  
للمستشرقين المتحدثين بالتفكير المحدود أن يأخذوا عليه تشهيره بكتاب الولاة، ويشتبوا به كل ما قالوه عن ذلك التفكير المحدود الذي ينسى الفوارق، ولا يحتال على المحظورات، ولكن بشرط واحد.

ذلك الشرط هو أن يتوقعوا - ولو من بعيد - أن يثور ابن العاص ونظراؤه على هذا القصاص، فيختل حكم الدولة، وينتشر الأمر على الخليفة، ويقع من المحظور أضعاف ما كان واقعاً لو بطلت المساواة بين السوق والولاة.

أما أن يكون ابن العاص ونظراؤه لا يثرون، ويعلمون من هو عمر وما هي عقابهم إذا ثاروا عليه.

وأما أن يكون عمر لا يخشى تلك الثورة ولا يعيها بها إذا هى فاجأته أو جاءته على غير انتظار.

وأما أن يكون الأمر في ضميره، وفي ضمائرهم يجري على البديهة التي لا خفاء بها ولا شك فيها - فكيف يقال إذن إن تفكير عمر في قصاص الولاة كباراً وصغاراً تفكير محدود؟ وأين هو في هذه الحالة موضع التفكير المحدود؟

إنه في موضع واحد، وهو كما أسلفنا موضع الناقد الذي يصف عمر بغير وصفه، لأنَّه هو محدود الفكر في قياس الرجال بمقاييس واحد، أو في اعتقاده أن الخطوب تبقى كما هي، ولا تتغير كلما تغيرت عليها أيدي الرجال.

لقد كان عمرو بن العاص خطراً على الخليفة الذي يغض منه لو كان غير عمر، ولكنه هو والذين كانوا أجرأ منه على الفتنة وأسرع منه إلى الغضب لم يكن لهم من خطر إذا كان عمر هو الذي أمر بالعزل وهو الذي قضى بالقصاص.

فأجرأ منه ولاريب كان خالد بن الوليد، وأشهر منه بين سيف الإسلام لو عمد إلى السيف. ومع هذا نقم خالد عزله فخطب الناس ومضى يقول: «إنَّ أمير المؤمنين استعملني على الشام حتى إذا كانت بثنيَّة - أي حنطة - وعسلاً عزليَّ، وأثر بها غيري». فما أتمها حتى نهض له رجل من السامعين فقال له: صبراً أيها الأمير، فإنها الفتنة. فما تردد خالد أن قال: أما وابن الخطاب حي فلا..

نعم، لا فتنة وابن الخطاب حي ولو كان الغاضب خالداً الغضوب، ومن هنا حق له أن يشكوا ولا جناح عليه.

وأطرف من هذا في هيبة عمر بين ولاته وقواده: أنه كتب إلى أبي عبيدة يأمره أن يقاسم خالداً ماله نصفين، فقاسمه جميع ماله حتى بقيت نعلاه، فقال أبو عبيدة: إن هذا لا يصلح إلا بهذا فأبى خالد أن يخالف أمر عمر وأعطاه إحداهما وأخذ الأخرى.

لقد نظرنا إلى عمر مستقيماً ولم ننظر إلى الخطوب، ولو نظرنا إليها لرأينا أنها انتشت لتنقاد له، وتتقى مصادمته وتستقيم على منهاجه.. فعلمنا لم استقام دون أن يقبح ذلك في صدق نظره إلى الدنيا، وصدق فراسته في خلائق الناس.

وندع قضايا الولاة وننظر في قضية الأمير الذي ارتد عن الإسلام هو وقومه؛ لأنَّ عمر أجبره على قصاص المساواة بينه وبين رجل من السوق. فماذا كان ينبغي أن يفعل عمر غير ما فعل من المساواة الصادقة بين الأمير الضارب وخصمه المضروب؟

لعل داهية من دهاء السياسة الذين يصفون أنفسهم بالنظر البعيد كان يؤثر إرضاء الأمير، واستبقاء أتباعه في الإسلام، والاحتيال على الشاكى بما

يواسيه ويغفيه عن أن يسوى بين الخصميين، ويمكن لضعف من ضرب أمير اعتدى عليه.

فهل معنى ذلك أن عمر كان يعوزه دهاء أولئك الساسة، وما عندهم من بعد نظر مزعوم؟

كلا. بل معناه أن أولئك الساسة يعوزهم السخط على الظلم، والغيرة على الحق، واليقين بالقدرة، والإيمان بمناعة الإسلام، أن يصيّبه غضب أمير صابئ بما يضيره، ولو كثُر أتباعه والصابئون في ركابه.

معناه أنهم احتاجوا إلى التصرف، وعمر لم يحتج إليه.

وهاهى ذى السنون قد مضت، وتلتها الأحقاب والقرون، فبدا لنا اليوم أن النظر بعيد والعدل الشديد في هذه القضية يلتقيان، وأن عمر كان أحسن المتصرفيين فيها؛ لأنه اجتب التصرف الذى يهواه الدهاء. فقد أفاد الإسلام مالم يفده بقاء جبلاً وأتباعه على دينه، ووقاه ضرراً أضخم وأوخر من نكوص أولئك الصابئين عنه. أفاده ثقة أهله بإقامة أحكامه، واطمئنان الضعفاء إلى كنفه، ورعبه الأقواء من بأسه، وسمعته في الدنيا برعاية الحق، وإنجاز الوعد، وتصديق معنى الدين ولا معنى له إن كان أضعف بأساً من أمير وجب العقاب عليه.

ويجوز أن الفاروق لم ينظر إلى عواقب القرون، كما ننظر إليها الآن، بعد أن برزت من حيز الفرض إلى حيز العيان. غير أن الأمر الذى لا يجوز في اعتقادنا أنه عدل في قضية جبلاً ونظرائها؛ عدل آلة أو عدل ميزان. إن الميزان لأقل من مخلوق له حياة، أما الفاروق في هذه القضية فقد كان أكبر من الحياة الفانية، كان بطلاً يؤمن وي عمل بإيمانه، وهذا يعلو الإنسان ببطولة الإيمان.

والعبرة التي نخرج بها من هذا أن النظرة الأولى في أخلاق عمر بن الخطاب حسنة ولكن النظرة الثانية هي على الأغلب الأعم أحسن من الأولى.

فالناقدون الأوليون الذين فسروا عدله المستقيم القاطع بالنظر الضيق والفكر المحيد لم يفهموه ولم ينصفوه، ولو فهموه وأنصفوه لعلموا أن عدله المستقيم القاطع زيادة في القدرة، وليس بنقص في الفطنة، أو أنه زيادة في قوة الثقة، وقوة الإيمان، وليس بنقص في العلم والبداهة، ولم يكن عسيراً عليهم أن

يفقهوا ذلك لو راجعوا أنفسهم وترى ثوابهم في حكمهم، لأن قوة الثقة وقوه الإيمان لا تخفيان في خلق من أخلاقه، ولا عمل من أعماله، ولا تزالان ممزوجتين فيه بكل إقدام وبكل إنجام. فكان يقدم على أعظم الخطوب ويحاجم عن أهون الهينات تحرجاً منها وتتنزهاً عنها، إذا اقتضى ذلك وازع من قوة الإيمان.

فلم يكن يمضي قدماً لأنه يغفل عما حوله من النواتي والمنعرجات والسدود، بل كان يمضي بينها قدماً لأنه لا يباليها، ويؤمن أصدق الإيمان أنها تتناثر له، إذا مضى فيها، فلا حاجة به أن يتناثر إليها.

إنه ليعلم العوج، ولكنه يعلم أنه أقدر منه، لأنه يؤمن بحقه إيمان القوى الوثيق، فله من قوته ومن إيمانه قدرتان.

إنه ليرفع العبء إلى كاهله، وهو قائم لا يطأطئ للنهوض به، فليس الفارق بينه وبين غيره أنه يجهل العبء الذي يعرفونه، أو ينسى العواقب التي يذكرونها، أو يتحلل من المصاعب التي يتحرجون منها.. كلا! إنما الفرق بينه وبينهم أنهم يتناثرون للخطوب، وأن الخطوب هي التي تتناثر إليه.

هذه القوة في إيمانه كانت هي المسيطر الأكبر على كل خلق من أخلاقه، وكل رأي من آرائه، بل كانت هي المسيطر الأكبر على ما هو أصعب مقادراً من الأخلاق والأراء، وأشد عراماً<sup>(١)</sup> من العقائد والشبهات، وهي دوافع الطبع وسورات الغريزة، وقلما خلا منها طبع قوى عزوف غيور.

فالأفكار والأخلاق جانبان من جوانب النفس الإنسانية، قابلان للضوابط والقيود ولكن ما القول في الدوافع والسورات؟

مثل الفكر كمثل السفينة الطافية على وجه النهر، لها شراع، ولها سكان، وعليهما معًا رقيب من النواتية<sup>(٢)</sup> والريان<sup>(٣)</sup>.

ومثل الخلق كمثل النهر المتدفع تحبسه الشواطئ والقناطر، ويفيض في موعد، ويعرف له مجرى، ويحسب له مقدار.

ولكن، ما القول في السيل العرم؟

(١) أشد عراماً: أشد شراسة وشدة.

(٢) النواتي: الملاح في البحر خاصة، جمعه النواتية.

(٣) الريان بضم الراء: من يجرى السفينة.

ما القول في السورة الجامحة التي ليست بفكر يسوس ويساس، ولا بخلق  
متميز بسماته وخصائصه ومراميه؟!

هنا تبدو لنا قوة الضوابط والقيود. وهذا أيضاً كانت ضوابط الإيمان القوى  
في نفس عمر كأقوى ماتكون.

ولا أحسب أن قلبه الكبير جمحت به في الجاهلية أو الإسلام سورة أكبر من  
سوريته، يوم نُعِيَ النبِيُّ إِلَى الْمُسْلِمِينَ، فأنكر أن ينفع، وأبى أن يسمع صوتاً  
بين المسلمين يزعم أنَّ مُحَمَّداً قد مات، وصاح والناس في رهبة منه، كرهبتهم  
من شبح الموت المخيم يومئذ على الرعوس: «وَاللَّهُ إِنِّي لَأَرْجُو أَنْ تَقْطُعَ أَيْدِي  
رِجَالٍ وَأَرْجُلِهِمْ، يَزْعُمُونَ أَنَّهُ قد مات».

ثم أقبل أبو بكر من مسكنه على فرسه، فنزل فتمشي وئداً صامتاً لا يكلم أحداً،  
وتيمم النبي وهو مغشى بالثوب، فكشف عن وجهه ثم أكب عليه وقبله، وبكي.

ثم أحس صولة عمر، وهو يكلم الناس، فخرج إليهم فقال: اجلس يا عمر!..  
وأقبل على المسلمين يكلمهم بكلام السماء: «أَمَا بَعْدُ، فَمَنْ كَانَ يَعْبُدُ مُحَمَّداً فَإِنَّ  
مُحَمَّداً قد مات، وَمَنْ كَانَ يَعْبُدُ اللَّهَ فَإِنَّ اللَّهَ حَيٌّ لَا يَمُوتُ.. وَمَا مُحَمَّدٌ إِلَّا رَسُولٌ  
قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ، أَفَإِنْ ماتَ أَوْ قُتِلَ انْقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ، وَمَنْ يَنْقُلِبْ  
عَلَى عَقْبِهِ فَلَنْ يَضْرُرَ اللَّهُ شَيْئاً، وَسِيَجِزُ اللَّهُ الشَّاكِرِينَ».

فأهوى عمر إلى الأرض وأناب.

وكأنه وال المسلمين معه ماعلموا أن أنزلت هذه الآية، حتى تلها عليهم أبو بكر  
تلك الساعة.

يالروعة الشلال الظاهر؟

ويالروعة السابح الظاهر الذي لوى به ليما، كأنما قبض منه على عرف، وأخذ  
له بعنان!

أكبر ميدان من ميادين الدنيا لا يرينا صراعاً عاتياً هو أولى بالروعة من  
نفس عمر، وهي متراوحة بين شعوره الظاهر، وإيمانه الوثيق.

لحظة هائلة من أهول ماتحس النفوس، ثم انهزام كأسرع ما يكون الانهزام،  
وانتصار كأسرع ما يكون الانتصار، وغاشية تتجلى عن صاحب تلك النفس،

وهو مالك لزمامه، ماضٍ بشعوره إلى حيث يمضي به إيمانه، فهما قوتان غالبتان، وليستا بعد بالعسكرين المغالبين.

لقد كانت تلك سورته الكبرى، ولكنها لم تكن أولى سوراته ولا آخرتها.

فقد عهدت هذه السورات في طبعه، حتى عرف من عهدوها كيف يسوسونها ويتقونها، وأوشكت أن تحسب في عداد الأنهر المحمومة، لا في عداد السيل والجارة، انطلقت من عقالها.

ذهب إليه بلال مستئذناً فقال له الخادم إنه نائم، فسأل: كيف تجدون عمر؟ قال: خير الناس إلا أنه إذا غضب فهو أمر عظيم. قال بلال: لو كنت عنده إذا غضب قرأت عليه القرآن حتى يذهب غضبه!

فهو الإيمان ضابط كل شيء في تلك النفس، حتى السورات التي ليس لها ضابط في النفوس.

أو قل إنها هي النفس القوية في دفعاتها، وفي ضوابطها على السواء.

ورب نفس من ضعف الدفع؛ بحيث يقمعها أهون ضابط يسيطر عليها، فاما الدفع التي لا يقف في طريقها إلا ضابط أقوى منها؛ فتلك هي الطبيعة الحيوية المضاعفة، وليس هي الضعف الذي يتراجع لأهون مراجعة.

نذكر هذا وينبغي أن نذكره ولا ننساه، لأن الفرق بين الإيمان الذي يكبح الهزيل المنزوف الحياة، وبين الإيمان الذي يكبح القوى الجياش فرق عظيم.

ولم يكن عمر معرضاً عن زخارف الحياة لهزال كان في دواعي الحياة فيه. وإنما كان معرضاً عنها لأنه كان قادراً على الإعراض غير ممتنع به في إرادة ولا عزيمة.

وكان معرضاً عنها لأنه صاحب حيوية غير الحيوية الجسدية، الموكلة بالسرور والمتاع.

فمن الواجب إذا ذكرنا الحيوية وضعفها وقوتها، أن نذكر أبداً أنها حيويات متعددة وليس بحيوية واحدة.

حيوية الروح وحيوية الخلق، وحيوية الذوق، وحيوية العقل، وحيوية الجسد، وغير ذلك كثير مما يتداخل بين هذه الحيويات.

فليس من الضروري إذا رأيت رجلاً قليل الاشتهاء لمعة الأجساد، أن تحكم عليه بضعف الحيوية، فربما كانت له حيوية أخرى تملأ ألوهاً من النفوس، لا تجد متابعاً لها في أكلة أو شهوة، وتتجدد المتابعة في إحقاق الحق، وزجر الطغيان، وإقامة العدل والشريعة بين الناس.

وهكذا كانت حيوية عمر فيما يريده، وفيما يزهد فيه.

لم تكن قلة الرغبة في زخارف الدنيا، هي مقياس حيويته العظمى، وإنما كان مقياس تلك الحيوية عظم الرغبة في الإصلاح والتقويم، وفي إجراء ماينبغى أن يجري. غير مبالٍ مايكله ذلك من جهد تتضاعل دونه جهود الألوف من الموكلين بمتاع الأجساد.

\*\*\*

تلك صورة مجملة للصفات الخلقية الكبيرة، التي كانت غالبة على نفس عمر بن الخطاب، وهي العدل والرحمة والغيرة والفطنة والإيمان.

وأول مايلاحظ عليها تعدد الصفات الغالبة في نفس واحدة، وصفة واحدة منها قد تغلب على النفس - وليس بصغيرة - فتنعمتها بنعمتها وتستأثر بتميزها والدلالة عليها.

ثم يلاحظ عليها أن الصفة منها تتصل بعمر بن الخطاب، فتتأخذ منه وتصطبغ بصبغته، حتى كأنها لم تعهد في غيره على شيوخها، وكثرة الموسومين بسماتها. إلا أن هذا وذاك ليس بأعجب الملاحظات، ولا أندرها في هذا السياق، وإنما العجب العاجب حقاً هذا التركيب الذي ندر مثيله جداً بين خصائص النفوس كائناً ما كان نصيب صاحبها من العظمة والامتياز.

وأحرى بنا أن نقول «هذه التركيبة» ولا نقول هذا التركيب، لأن صفاتة الكبيرة تتركب كما تتركب أجزاء الدواء، الذي ينفع لغرض واحد مفهوم، والذي ينقص جزء منه، فينقص نفعه كله، ويدخله التناقض والاختلاط.

إذا نظرت إلى تلك الصفات أجزاء متفرقات، فهي سهلة بسيطة، ليس فيها شيء عويص، أو مكتنف بغموض.

ولتكن تنظر إليها مركبة متناسقة، فيبدو لك منها جانب الدهشة والإعجاز،

أو جانب الندرة التي يعز تكرارها في طبائع النفوس، لأنها تتركب لاستيفاء الغرض منها جميعاً واستيفاء الغرض في كل منها على حدة وهذا هو النادر جد الندرة في تركيب الأخلاق.

ما العدل مثلاً بغير الرحمة التي تمزجه بالإحسان؟ وما العدل والرحمة معاً بغير الحماسة الروحية، والغيرة اليقظى التي تجعل كراهة الماء للظلم، كأنها كراهة الضرر الذى يصيبه فى نفسه وأله، وتجعل حبه للعدل كأنه حب هواه، وقبلة مناه؟ وما العدل والرحمة والغيرة جمیعاً بغير فطنة تضع الأمور فى مواضعها، وتعصم الماء أن ينخدع لمن لا يستحق، ويغفل عن من يستحق وهو حسن القصد غير متهم الضمير؟ وما العدل والرحمة والغيرة والفتنة بغير الإيمان الذى هو الرقيب الأعلى فوق كل رقيب، والوازع الأخير بعد كل وازع، والمرجع الذى لا مرجع بعده لطالب الإنصاف؟

وكل الصفات روافد لغرض واحدٍ، يتم به نصر الحق وخذلان الباطل. وكل خليقة فهى جزء لا ينفصل من هذه «التركيبة»، التى اتفقت أحسن اتفاق، وأنفع اتفاق، وكأنما اتفقت لتصبح كل خليقة منها على أتم قدرتها فى بلوغ كمالها، وتحقيق غايتها.

فلا نقص في العدل، كالنقص في كل عدل، يعمي عن الطبيعة البشرية،  
ويذهل عن ضعف الإنسان.

ولا نقص في الغيرة، كالنقص في كل غيرة، ظالمة قاسية، كأنها ضراوة وحش، وليس بحماسة روح.

ولا نقص في أولئك كله، كالنقص في جميع الصفات بغير الفطنة التي تخرج بها من ظلام إلى نور، وبغير الإيمان الذي يقف منها موقف الحارس الساهر والرقيب الأمين.

صفات متراكبة كأنها صفة واحدة، يأخذ بعضها من بعض، فلا تتعدد في مراها، ولا تزال في صورة البساطة بعيدة عن التركيب، فيخطيء النظر القصير في التفرقة بين هذه الظاهرة النفسية الرايئعة، وبين ظاهرة الشيء البسيط

المحدود، وإنه لخطأ شائع ينساق إليه كثيرون مما يستسهاون بساطة عمر، وهي أولى بالروعة من تركيب يختلط من كل مزيج، ثم يزيد في الألوان، ولا يزيد في الإتمام والتوحيد والإتقان.

ولو أن مخترعاً من أهل القصص، حاول أن يخترع سيرة عمر بن الخطاب، لأعياه أن يخترع ذلك الشتت المتفرق من الأخبار والأحاديث والنواذر، ليقرأه القارئ بعد ذلك فيقبل منه ما يقبل، ويسقط منه مايسقط، ثم يبقى منه مايدل أصدق الدلالة على كل صفة من تلك الصفات.

فلا اختراع في جملة أخبار عمر وإن جاز الشك في بعضها، أو جاز إسقاط الكثير منها، ومن شاء فليشك في هذا الخبر أو ذاك، مابدا له الشك وليسقط منها مابدا له الإسقاط، فسيبقى بعد ذلك جميعه خبر يدل على عدله ولا سبيل إلى نقضه، وخبر يدل على رحمته ولا سبيل إلى نقضه، وخبر يدل على غيرته ولا سبيل إلى نقضه. ويبقى ذلك التركيب العجيب الذي هو موضع الإعجاز وموضع الدهشة، وموضع التساؤل في مصادر الأخبار.

هذه هي المعضلة التي عينناها حين قلنا في صدر هذا الفصل، إن سهولة عمر وخلو طبائعه من التعقيد والغموض، هي سهولة أصعب من الصعوبة. لأنها تنتهي بك إلى صعوبة التركيبة التي هي أnder من التعقيد والغموض، وتريك عناصر شتى قد تتناقض في غير هذا التركيب، ولكنها هنا لاتتناقض في شيء ذي بال، لأن التناقض أن يذهب كل عنصر في وجهة معارضة لسائر الوجهات، عاماً أن تكون كلها ذاهبة في وجهة واحدة، فذلك عنصر واحد متعدد الأجزاء والألوان.

ولهذا كانت دراسة عمر غنية لكل علم يتصل بالحياة الإنسانية، كعلم الأخلاق، وعلم الاجتماع، وعلم السياسة، ولم تقتصر مزايا هذه الدراسة على علم النفس وكفى.

لأن كل نفس صغرت أو كبرت، فهي إنسان يضيف العلم به إلى علم النفس بعض الإضافة.

ولكن ليست كل النفوس بالنفس التي تصحح أوهام الواهمين في فضائل الأخلاق وفضائل الاجتماع، وفي القدوة المثلى التي يقتدي بها طلاب الرفعة والسيادة.

ونحن في عصر شاعت فيه فلسفات مسيبة، تذكر الرحمة والعدل على الأقواء الغيورين وتحسبيها حيلة من حيل الطبع في خلائق الضعفاء لاستدامة البقاء. كأن رحمة الضعيف تنفعه إذا رحم، وكأن عدل الضعيف ينفعه إذا عدل، أو كأن القوى يخلق نفسه لنفسه، ولا يخلق قوياً لتفيد قوته فائتها في خدمة المحتاجين إليها.

فعمرو ذو البأس والعدل، وعمرو ذو الرحمة والغيرة، أصدق تفنيداً لذلك الوهم الأخرق البليد. إذ كانت رحمته وعدله لا ينالقضان البأس والغيرة فيه، بل كان بأسه معاوناً لرحمته، وكانت غيرته معاوناً لعدله، وكان هو قوياً لينتفع الناس بقوته، ولم يكن قوياً ليطغى بقوته على الضعفاء.

ولم يكن لزاماً أن يقسوا ذو البأس ولا يرحم؟

ألا يقسوا الضعيف؟ فلم العجب إذن من رحمة القوى؟ كل ما هنالك أن رحمة الضعفاء غير رحمة الأقواء، فاما العقل الذي يرى الرحمة غريبة في الأقواء، ويرى القسوة غريبة في الضعفاء فهو يرى غير الواقع من هؤلاء وهؤلاء. إذ الواقع في الدنيا أن القسوة لا تدل على القوة، وأن الرحمة لا تدل على الضعف، وأن ليس في الدنيا أقسى من الأطفال وهم أضعف من فيها من الضعفاء.

وبغير إمعان طويل في دقائق النفس الإنسانية، استطاعت امرأة محزونة أن تفرق بين الخصلتين، وتجمع بينهما معاً في عمر بن الخطاب، ونعني بها عاتكة بنت زيد حين قالت في رثائه:

رُعِفَ عَلَى الْأَدْنِي غَلِيظَ عَلَى الْعَدِيِّ      أَخِي ثَقَةَ فِي النَّائِبَاتِ مُنِيبٌ  
وَهِيَ تَفْرِقَةٌ سَهْلَةٌ، وَلَكِنَّهَا صَادِقَةٌ جَامِعَةٌ، فَغَيْرُ عَجِيبٍ أَنْ يَكُونَ إِنْسَانٌ كَذَلِكَ،  
وَإِنَّمَا هُوَ أَوْفَقُ شَيْءٍ لِطَبَائِعِ الْأَشْيَاءِ.

# مفتاح شخصيته

مفتاح الشخصية هو الأداة الصغيرة التي تفتح لنا أبوابها، وتنفذ بنا وراء أسوارها وجرانها، وهو كمفتاح البيت في كثير من المشابه والأغراض، فيكون البيت كالحصن المغلق، ما لم تكن معك هذه الأداة الصغيرة، التي قد تحملها في أصغر جيب، فإذا عالجته بها فلا حصن ولا إغلاق!

وليس مفتاح البيت وصفاً له، ولا تمثيلاً لشكله واتساعه، وكذلك مفتاح الشخصية ليس بوصف لها، ولا بتمثيل لخصائصها ومزاياها، ولكن أداة تنفذ بك إلى دخائلها ولا تزيد.

ولكل شخصية إنسانية مفتاح يسهل الوصول إليه أو يصعب على حسب اختلاف الشخصيات.. وهنا أيضاً مقاربة في الشكل والغرض من مفاتيح البيوت.. فرب بيت شامخ عليه باب مكين يعالج مفتاح صغير، ورب بيت ضئيل عليه باب مزعزع يحار فيه كل مفتاح.

فليست السهولة والصعوبة هنا معلقتين بالكبير والصغر، ولا بالحسن والدمامنة، ولا بالفضيلة والنقىصة، فرب شخصية عظيمة سهلة المفتاح، ورب شخصية هزيلة ومفتاحها خفى أو عسير.

وقد يحيرنا الرجل الذي قيل في وصفه مثل ما قيل في ابن عباد:

لا تمدحن ابن عباد وإن هطلت يداه بالجود حتى شابه الديما<sup>(١)</sup>

فإنها خطرات من وساوسه يعطى وينفع لا بخلا ولا كرما

فإننا لا نستطيع أن ننفذ منه إلى مواضع اللوم أو مواضع الثناء، ولا ندري حقاً أعمله من الكرم أم من البخل ومن الرفعة أم من الخسفة، ومن الشجاعة المحمودة أم من الجبن المذموم! وغاية ما ننتهي إليه أن نغض المشكلة بكلمة واحدة هي الوسوس؛ وهي حيلة تلجمتنا إليها قلة الحيلة، لأن تفسير الأعمال

(١) الديم: جمع ديمة، وهي السحابة المطرية.

بالوسواس يفيينا في تقدير صاحبها وتقدير أعماله وأخلاقه، ولكن تفسير له معنى واحد في النهاية، وهو: ترك التفسير.

قد تحيرنا هذه الشخصية المنقوصة، ولا تحيرنا الشخصية الكاملة التي تروعنا بفضائلها ومزاياها، ثم لا نستغرب منها فضيلة أو مزية، بالقياس إلى انتظام عملها، واتصال أثرها، كالشمس الطالعة تروعنا بإشراقها في أوقاتها وبروجها، ثم لا تحيرنا لحة عين، كما تحيرنا الذبالة الضئيلة، تومض لحظة وتحتفى من بعيد.

وفي اعتقادنا أن شخصية عمر من أقرب الشخصيات العظيمة مفتاحاً، لمن يبحث عنه، فليس فيها باب مغلق الفتاح، وإن اشتملت على أبواب ضخام.

وقد ذكرنا في الفصل السابق: أن إيمان عمر هو الضابط الذي يسيطر على أخلاقه وأفكاره، كما يسيطر على دوافعه وسواته، ولكن الذي نريده بفتح الشخصية شيء آخر غير معرفة الضابط الذي يسيطر عليها؛ نريد به السمة<sup>(١)</sup>، التي تميزه بين العظماء حتى في الإيمان وسيطرته على الأخلاق والأفكار والدفافع وال سورات، فإن الإيمان ليقوى في نفوس كثيرات، ثم تختلف آياته وشواهده باختلاف تلك النفوس، وهنا نبحث عن «مفتاح الشخصية» لنعرف به الفارق بين الإيمان في طبيعة عمر، وبين الإيمان في طبائع غيره من الأقوية.

والذى نراه أن «طبيعة الجندي» في صفتها المثلى، هي أصدق مفتاح «للشخصية العمرية» في جملة ما يؤثر أو يروى عن هذا الرجل العظيم.

فأهم الخصائص التي تجتمع «طبيعة الجندي» في صفتها المثلى: الشجاعة، والحرم، والصراحة، والخشونة، والغيرة على الشرف، والنجدة والنخوة، والنظام، والطاعة، وتقدير الواجب والإيمان بالحق، وحب الإنجاز في حدود التبعات أو المسئوليات.

هذه الخصائص قد تجمعت بعد ألف السنين من تجارب الأمم في تعبئة الجيوش، حتى عرف الناس أخيراً أنها لازمة للجندي في أمثل حالاته، فما من خاصة منها يستغنى عنها الجندي الكامل الذي تحلى بأجمل صفاته وألزمها لتحقيق وجوده.

فانظر إلى هذه الشخصيات جميعها، هل تجده محتاجاً إلى التنقيب طويلاً

(١) السمة: العلامة والشارقة المميزة.

عن واحدة منها في نفس عمر؟ هل تجدك محتاجاً إلى تَعَمُّلٍ أو استقصاء لجمع أشتاتها، والاهتداء إلى شواهدها ومواعدها؟

كل هذه الخصائص عمرية لا شك فيها؛ فهو الشجاع، الحازم، الصريح، الخشن، المطير، الغيور على الشرف، السريع النجدة، المحب للنظام، المؤمن بالواجب والحق، الموكل بالإنجاز، العارف بالتبعات والمسؤوليات.

هذه الخصائص واضحة كلها في عمر، وعمر وحده واضح بين أمثاله في جميع هذه الخصائص، حتى ليخيل إلينا لو أن أحداً مولعاً بتأليف الألغاز سأله عن عظيم في الإسلام والعروبة، متصرف بجميع هذه الخصائص على أصدق وأبرز حالاتها لكان الجواب الواحد عن سؤاله اسم عمر بن الخطاب.

وقد يكون العجب من توافر هذه الخصائص في تفريعاتها الثانوية، وأشكالها العارضة، أبلغ وأدل على العمق والتأصل من توافر الخصائص الجليلة، التي هي بمثابة الأصول الجامعة في طبائع الجنود.

فالنظام مثلاً ليس بالخلق الأصيل في الجندي الباسل، فقد ينساق إليه بطبيعة، وقد يحتاج إلى تعوده وإداماته، حتى يكسبه بطول المرانة.

لكن النظام كان خلقاً أصيلاً في طبيعة عمر، حتى فيما يتفرع عليه، ويدخل منه في عدد الأشكال والتواوفل<sup>(١)</sup>.

رأيته وهو يصلى بالناس فلا يكبر حتى يسوى الصفوف ويوكل رجلاً بذلك؟ أرأيته وهو يرى الناس يجتمعون بالمسجد في شهر رمضان أوزاعاً متفرقين حول كل قارئ، فيأمرهم أن يجتمعوا إلى قارئ واحد؟ أرأيته وهو يحمل الدرة لينبه المخالفين في الطريق، ويدركهم هيبة القانون؟ أرأيته وهو يركب في السوق؛ فيكسر ما برب من الدكاكين، ويحقق التجار بالدرة إذا تكوفوا على الطعام<sup>(٢)</sup> وقطعوا طريق السابلة؟ أرأيته وهو لا يزال يأمر بالثابع<sup>(٣)</sup> والكنف<sup>(٤)</sup> أن تقطع عن طريق المسلمين؟ أرأيته وهو ينهي الولاة عن الانتكاء في مجالس الحكم؟ ويكتب إلى عمرو بن العاص: «وقع إلى أنك تتكى في مجلسك، فإذا جلست فكن كسائر الناس ولا تتكى».

(١) التواوفل: جمع نافلة، وهي الزيادة.

(٢) المثابع: مساليل الماء.

(٤) الكنف: جمع كنيف، وهو الحظيرة من الخشب أو الشجر، تتخذ للإبل والغنم، لتنقيتها الحر والبرد.

بل أرأيته وهو يرعى المراتب، فينزل درجة من سالم المنبر بعد أبي بكر؛ لأن الخليفة الأول أحق منه بالتقديم؟

ذلك هو السمت العسكري بالفطرة التي فطر عليها، وليس هو السمت العسكري بالأسوة والتعليم.

وبالفطرة التي فطر عليها؛ كان يحب ما يحسن بالجندى فى بدن وطعامه، ويكره ما ليس بالمستحسن فيه، فكان يقول: «إياكم والسمنة فإنها عقلة<sup>(١)</sup>»، وكان يقول: «إياكم والبطننة فإنها مكسلة عن الصلاة، ومفيدة للجسم، ومؤدية إلى السقم، وعليكم بالقصد في قوتكم، فهو أبعد من السرف، وأصح للبدن وأقوى على العبادة». وكان يأمر بالجذ، ويحذر من المهازل؛ لأن «من كثر ضحكه قلت هيبيته، ومن كثر سقطه<sup>(٢)</sup> قل ورעה». وكان يمشى «شديد الوطء على الأرض جهوري الصوت» كما يمشى الجنود، وكما يتكلمون، وكان يأمر بتعلم الرماية والسباحة، والفروسية والمصارعة، وكل رياضة يتدرّب عليها الجندي، وتتهذب بها الأبدان والأخلاق.

وإذا ارتقينا من هذا إلى النظام الأشمل، والتقسيم الأعم الأكمل فهناك، عمر بن الخطاب الذي دون الدواوين، وأحصى كل نفس في الدولة الإسلامية، كأدق إحصاء وعاه الموكلون بالتجنيد في العالم الحديث. فما من رجل أو امرأة أو طفل إلا عرف اسمه، وعرف مكانه، وعرفت حصته من بيت مال المسلمين. وما من مجاهد إلا عرفت له رتبته من السبق والتقديم على حسب المراتب التي يمتاز بها الجنود... فالحاضرون في «الحديبية» يأتون بعدهم في التقديم، والذين اشتركوا في حرب الردة يأتون بعد هؤلاء وهؤلاء، والذين حاربوا في معارك الروم والفرس ومعهم أبناء الغرزة في بدر يلحقون بمراتب هؤلاء المقدمين، وقس على ذلك ما يليه من سائر المراتب في حقوق التقديم والتقسيم. ثم هناك عمر بن الخطاب الذي عشر الجنود، أي: جعلهم عشرات عشرات، ثم قسمهم إلى كتائب وبنود.

وهناك عمر بن الخطاب الذي لم يدبر قط تدبيراً كبيراً أو صغيراً في شئون الدولة إلا بنظام لا يختل، أو على أساس لا يحيد.

وقد كانت له طريقة الجندي في التصريف السريع، الذي ينفذ إلى الغرض من

(٢) السقط: الخطأ من القول والفعل.

(١) العقلة: القيد والعقال.

أقرب طريق، فلما تشاور المسلمون ماذا يصنعون بسهيل بن عمرو، خطيب المشركين يومئذ وأقدر الخائضين منهم في الإسلام، قال عمر بن الخطاب: «يارسول الله! انزع ثنيته<sup>(١)</sup> السفلين فلا يقوم عليك خطيباً أبداً». وكان سهيل أعلم - أى مشقوق الشفة السفلة - فإذا نزع ثنياته فقد عجز عن الخطابة من غير ما حاجة إلى عهد أو تحذير، أو شغل شاغل بإسكاته والرد عليه.

\*\*\*

والقضاء لم يكن من لوازم «الطبيعة الجنديّة» وإن تولاه القادة والجند في أيام الفتنة، والأيام التي تقام فيها الدول الناشئة، والنظم الجديدة.

ولكن كم من قضية لعمر بن الخطاب تذكرنا بالقضاء العسكري الذي يمنع الضرر من أقرب الطرق، ويحمي الأكثرين بالحد من حقوق الأقلين.

هتفت امرأة باسم نصر بن حجاج، وتمنت أن تشرب الخمر وتلقاءه، فأرسل إليه، فإذا هو أحسن الناس شعراً وأصبحهم وجهًا. فأمره أن يجم<sup>(٢)</sup> شعره، فظهر جبينه ووجنته فازداد حسناً، ثم أمره أن يعتم، فزادته العمامة زينة وغواية، فقال: لا يسكن معنى رجل تهتف به العواتق<sup>(٣)</sup> في خدورها. وزوده بمال وأرسله إلى البصرة ليعمل في تجارة تشغله عن النساء، وتشغل النساء عنه.

وفي القضية جور على نصر بن حجاج لاجدال فيه، ولكن في سبيل مصلحة أكبر وأبقى، أو في سبيل مصلحة يرعاها «الحكم العسكري» في أزمنة كزمان عمر، ويقضى فيها بما هو أعجب من إقصاء نصر بن حجاج، يرعاها أحياناً بمنع الإقامة بمكان، ومنع المرور من طريق، وتحريم تجارة لا حرام فيها، ومراقبة إنسان يخشى أن يقود إلى جريمة، وتقيد السهر بعد موعد من الليل. ولستنا نقول إن هذا الحكم في قضية نصر بن حجاج، كان حكماً لزاماً لا محيد عنه، ولا مأخذ عليه، ولكننا نقول إنه حكم فيه تلك الصبغة العمرية؛ التي سميّناها «مفتاح شخصيّة»، وهي المقصودة بما نكتبه الآن.

وقد كان له في قضائه ذلك الحزم الذي يقطع اللجاجة<sup>(٤)</sup> وينهض بالحجارة على كل ذي خلاف كلما اشترج<sup>(٥)</sup> الخلاف، كتب إليه أبو عبيدة من دمشق أن

(١) الثني: من الأسنان، وجمعها ثنايا وثنيات، وفي الفم أربع. (٢) يجم شعره: يقصره. (٣) العواتق: جمع عاتق وهي الشابة الصغيرة. (٤) اللجاجة: تمادي الخصمين. (٥) اشترج الأمر: اضطرب وتنازعوا فيه.

عمرو بن معدىكرب، وأبا جندل وضراراً وجماعة من عليه القوم والوجوه، شربوا الخمر وسئلوا فأجابوا: «إتنا خيرنا فاخترنا». قال: **«فَهَلْ أَنْتُمْ مُتَهُوْنَ»** ولم يعزم<sup>(١)</sup>... وكأن أبا عبيدة تخرج من عقاب هؤلاء العلية، فرفع أمرهم إلى الخليفة يستفتته، فلم يلبث البريد أن بلغ المدينة حتى عاد إليه يأمره أن يدعوه على رعوس الأشهاد، ويسألهم سؤالاً لا يزيد عليه ولا ينقص منه: أحلال الخمر أم حرام؟ فإن قالوا: حرام. فليجلدهم، وإن قالوا: حلال. فليضرب أعناقهم. فقالوا: بل حرام، فجلدوا وتابوا.

\*\*\*

وربما تجمع للرجل كل ما في «طبيعة الجندي» من الخصائص، وبقيت محبوسة فيه لا يدرى بها الناس إلا أن يأتي بعمل ينم عليها، فيدين نفسه بطبيعته تلك، ولا يدين غيره، ويكون مطبوعاً على أن يطيع، ولا يكون مطبوعاً على أن يطاع، وإذا جاءته طاعة المطيعين له، فإنما تجيئه من سلطان النظام، وحكم الشرع، وغلبة العادات؛ لأن الشجاعة مثلاً لا تلازم الهيبة في كل حال، فقد يكون الشجاع مهيباً، ويكون غير مهيب أحياناً من تقتضيهم الأنظار، ويجرئ عليهم المستخفون.

أما عمر بن الخطاب فقد كانت له «طبيعة الجندي» ظاهرة وباطنة، تبادر القلوب كما تبادر الأنظار، وتلازمها كأنها عضو من أعضائه، فما يجرئ عليه مجترئ إلا أن يطمعه هو، ويسله عن نفسه لحظة ليغريه بالاجتراء.

وهي في موقف الأمر مخيف من لا يخاف، ويغفل منها من يحتمي بجاه أو كبراء. شكا إليه رجل من بنى مخزوم أبا سفيان لظلمه إياه في حد كان بينهما، فدعا بأبى سفيان والمخزومي وذهبوا إلى المكان الذي تنازعاه، ونظر عمر فعرف صدق الشكوى ونادى بأبى سفيان: خذ يا أبا سفيان هذا الحجر من هنا فضسه هنا. فأبى وتردد، فعلاه بالدرة وهو يقول: خذه فضسه هنا، فإنك ما علمت قديم الظلم. فأخذ أبو سفيان الحجر، ووضعه حيث قال، ولو غير عمر أمره هذا لا ستكتبر أن يطيع أو شنها عليه شعواء لا تؤمن جريتها.

---

(١) لم يعزم: لم يحدد حكماً قاطعاً. وعزمية الله فرضته التي افترضها.

كان<sup>(١)</sup> يوماً في مجلس عمر وزياد بن سمية<sup>(٢)</sup> يتكلم، وهو يومئذ شاب، فأحسن كعادته في مجال الخطابة والمشورة، فأعجب به عمر، وهتف به: لله هذا الغلام! لو كان قرشياً لساق العرب بعصاه.

وكان على بن أبي طالب إلى جانب أبي سفيان، فمال إليه هذا، وهمس في أذنه كلاماً، فحواه أنه يعرف منْ أبو ذلك الغلام من قريش. قال على: فمن؟ قال: أنا.. قال: فما يمنعك من استلحاقه؟ فهمس له: أخاف هذا الجالس أن يخرق على إهابي<sup>(٣)</sup>!

وخليل بمثل هذا الرجل ألا يكون له شعار غير شعار الجندي حيث كانوا: الأمر هو الأمر، والطاعة هي الطاعة.

وخليل بالناس أن يفهموا ذلك عنه بغير بيان، لاسيما إذا فهموا قبل ذلك أنه متى وجبت الطاعة، كان هو أول من يطيع. ذلك هو الجندي المطبوع.

جندي من جنود الله في معترك الحق والإيمان. وإذا استوفينا المثل إلى أقصاه، فالقانون المطاع هو القرآن، والقائد الأعلى هو النبي الذي يوحى إليه، وليس أحد بعد ذلك أكبر من أن يطيع. يأمر الله فالطاعة واجب لا هواة فيه، ويأمر القائد الأعلى فقد يراجعه من دونه ويرتفعان معًا إلى القانون؛ لأن الطاعة لا تمنع المراجعة والمشاورة، ولكنها تمنع التمرد على القائد الأعلى، وإنكار سلطانه حينما استقر على قرار، فإن رجع القائد عن أمره فحسن، والمراجعة إذن خير لا ضرر فيه، وإذا مضى في أمره فلا خلاف إذن فيما يجب: فالذى يجب إذن واحد، وهو أن يطاع. كذلك راجع عمر النبي في مسائل شتى، فأخذ النبي برأيه في بعض هذه المسائل وخالفه في بعضها، فلم تكن طاعته فيما خولف فيه أقل ولا أضعف مما ووفق عليه.

وكذلك راجع الخليفة أبا بكر في كبريات المسائل وصغرها، فكان أبو بكر يثوب إلى رأيه<sup>(٤)</sup> كثيراً، ويصر على ما بدا له إذا رأى الحسنى في الإصرار، فيطيع عمر أمره بعد ذلك، كأن لم يكن خلاف.

(١) أى أبو سفيان.

(٢) اشتهر باسم «زياد ابن أبيه» ولم يكن معروفاً الأب، وفي عهد معاوية، شهد ناس من المسلمين أنه ابن أبي سفيان، فاستلحقه معاوية «أى اعترف به أخاً له» وولاه البصرة. اشتهر بالذكا، وسعة الحيلة، والخطابة.

(٤) يثوب إلى رأيه: يرجع إليه ويأخذ به.

وإذا امتنعت المراجعة فليس الرجل عند ذلك بواهن عن احتمال التبعة، وتصريف الرأى، والاضطلاع بأعباء الموقف كيف كان.

اشتد المرض بالنبي عليه السلام، فقال: ائتونى بكتاب أكتب لكم كتاباً لاتضروا بعده. قال عمر: إن النبي عليه السلام غلبه الوجع، وعندنا كتاب الله حسينا. عندنا كتاب الله حسينا.

عندنا القانون الأعلى.

أما القائد الأعلى فهو فى مرضه بحال لا تستحب معها المراجعة، وهو مع ذلك لم يصر على أمره، ولم يعاود طلب الورق للكتابة، وإنما قال حين كثر اللغط بين الصحابة: قوموا عنى، ولا ينبغي عندي التنازع. ثم عاش عليه السلام أيامًا ولم يذكر الكتاب.

فالرجل يطيع إذا استقام الأمر، واستقرت التبعة.

وكان يراجع إذا اتسع مجال المراجعة.

فإن لم يكن هذا ولا ذاك فهو ضليع بالتبعية التي توجبها عليه نفسه، وقمين أن يذهب إليها ولا ينكل عنها.

وتلك سنة جرى عليها عمر عن علم وقصد، ولم يجر عليها عن بداعه وإلهام وكفى، وأشار إليها فى كلامه غير مرة، فقال فى خطبة من خطبه ما فحواه: (..كنت مع رسول الله عليه السلام فكنت عبده وخادمه وجلوازه<sup>(١)</sup>، وكان كما قال الله تعالى: ﴿بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ﴾). وكنت بين يديه كالسيف المسلول، إلا أن يغمدنى أو ينهانى عن أمر فاکف عنه، والا أقدمت على الناس لما كان أمره..). فهو جلواز النبي، وسيفه المسلول كما وصف نفسه.

وهو على أقوم مثال للجندى الفاضل العليم بموقع الطاعة، وموقع المراجعة، وموقع المشاورة، وهو مع التبعة حيث لا مهرب منها، وتلك هي الجندية فى صورتها المثلثى.

وما نحسبه كان يراجع ويشاور إلا لغرض واحد، وهو الوصول إلى الأمر الذى يحمل التبعة فيه.

(١) الجلواز: الشرطي.

فإذا أعفى نفسه من التبعة بمراجعة رؤسائه، وأعفى نفسه من التبعة بمشاورة مرجعيه، فقد عرف كيف ينبغي أن يطيع، وعرف كيف ينبغي أن يطاع، وعرف ما يتوقع كل جندي أن يعرفه، حين يؤمر وحين يأمر، وهو توضيح ما يطلب منه، وما يطلب من غيره، وتقرير مكان التبعات حين تقسم التبعات.

ولقد كانت له مخالفات، ليست من قبيل المراجعة ولا المشاورة التي تعمل فيها الروية عملها، أو تختلف مذاهب الآراء فيها.

كانت هذه أيضاً من مخالفات «الجندي» التي يندفع إليها كلما غلبته الحماسة وثارت به الحمية.

فلما كان يوم أحد، جاء أبو سفيان ينادي على مسمع من المسلمين: أفيكم محمد؟ فقال رسول الله: لا تجيبوه!

فعاد ينادي مرتين: أفيكم محمد؟ فلم يجيبوه!  
فسائل ثالثاً: أفيكم ابن أبي قحافة<sup>(١)</sup>؟ فسكتوا..

ثم سأله: أفيكم ابن الخطاب؟ وكررها ثالثاً.. فلما لم يسمع جواباً، قال لقومه: أما هؤلاء فقد كفيتهم<sup>(٢)</sup>!

كثير على عمر أن يحتوى صبره في هذا الموقف أكثر مما احتواه. فما قالها أبو سفيان حتى صاح من مكانه: «كفرت يا عدو الله. هاهو ذا رسول الله عَلَيْهِ السَّلَامُ، وأبا بكر وأنا أحياء! ولك منا يوم سوء!».

هذه مخالفة لا مراجعة فيها ولا مشاورة.

لكنها من مخالفات الجندي، ولهم ولا شك مخالفات، كما لهم طاعات.

\*\*\*

نعم كانت لهم مخالفاتهم وطاعاتهم، وكانت لهم كذلك فكاهاتهم وأهواهم التي هي أخص من سائر الفكاهات والأهواء.

فكانت تعجبه الفكاهة التي توحى إليه معنى مضحكاً فيه صراحة وخشونة، ومنها الفكاهة التي نسميها اليوم «بالنكات العملية».

(١) هو أبو بكر الصديق رضي الله عنه.

(٢) حدث هذا بعد نهاية المعركة. وقد ظن أبو سفيان أنهم ماتوا في الموقعة.

فرغ رسول الله يوماً من بيعة الرجال، وأخذ في بيعة النساء، فاجتمع إليه نساء من قريش فيهن هند بنت عتبة متنقبة<sup>(١)</sup> متنكرة، لما كان من صنيعها بحمرة<sup>(٢)</sup> رضي الله عنه، فهى تخاف أن يأخذها رسول الله بصنيعها. فلما دنون منه لبياعنه قال عليه السلام: تباععنى على ألا تشركن بالله شيئاً.

قالت هند: والله إنك لتأخذ أمراً ماتأخذ على الرجال، وسنؤتيك.

قال: و لا تسرقن.

قالت: والله إن كنت لأصيّب من مال أبي سفيان الهرة<sup>(٣)</sup> والهرة، وما أدرى أكان ذلك حلالاً لى أم لا.

قال أبو سفيان وكان شاهداً: أما ما أصبت فيما مضى، فائت منه في حل.

فقال رسول الله: وإنك لهند بنت عتبة!

قالت: أنا هند بنت عتبة؛ فاعف عما سلف، عفا الله عنك.

فمضى رسول الله فيأخذ البيعة وعاد يقول: ولا تزنين.

قالت: يا رسول الله، هل تزني الحرث؟

قال: ولا تقتلن أولادك!

قالت: قد ربيناهم صغاراً وقتلتهم يوم بدر كباراً، فائت وهم أعلم. فضحك عمر بن الخطاب حتى استغرب<sup>(٤)</sup>، وكان قليل الإغراب في الضحك، فإن استغرب ضاحكاً بين حين وحين؛ فإنما يضحكه مثل هذه الفكاهة.

وعلى هذا النحو فكاهته مع خادمه أسلم وابنه عاصم: دخل عليهما، وهما يغنيان غناء يشبه الحداه فوقف يستمع ويستعيد. وشجعهما إصغاؤه واستعادته؛ فسألاه: أينما أحسن صنعة؟ قال: مثلكما كمثل حمارى العبادى. سئل: أيهما شر؟ فقال هذا ثم هذا!

ومن فكاهته القوية تلك المزحة المرعبة التي أطار بها لب الحطينة؛ ليكف عن هجاء الناس. فدعا بكرسي وجلس عليه، ودعا بالحطينة فأجلسه بين يديه، ودعا

(١) أي تلبس النقاب وهو الحجاب.

(٢) هند: زوج أبي سفيان، وهي التي مثلت بحمرة هرمة بعد أن قتل في أحد.

(٤) استغرب في الضحك: بالغ فيه.

بأشفى - أى: مثقب، وشفرة - يوهمه أن سيقطع لسانه، فضج الحطينة وتشفع الحاضرون فيه، ولم يطلقه حتى أخذ عليه عهداً لا يهجونَ أحداً بعدها، واشترى منه أعراض المسلمين بثلاثة آلاف درهم. فما هجا أحداً بعدها وعمر بقىد الحياة.

تلك أمثلة من فكاهته الخشنة التي تعهد في طبيعة الجند، وهي فكاهة لا يطبع منه في غيرها.

وشاعت الجاهلية أن تورطه في بعض أهوائهما، فكان هواه منها معاقة الخمر، يحبها ويكثر منها. وقد نرى أنه هو قريب من مزاج الجندي غير نادر فيهم، إذ الخمر تواافق ما فيهم من سورة طبع، وتشغلهم عن الخطر، أو تعينهم عليه، وتصاحبها في كثير من الأحيان ضجة يالفنها.

وقد أحب ضجة الدفوف وهي في سياق هذا الهوى، وظل يحبها بعد إسلامه وخلافته، وإن كرهها في غير الأعراس. فسمع ضوضاء في دار فسال: ما هذا؟ قيل له: عرس! فقال: هلا حركوا غرابيلهم أى: الدفوف!

على أنه كان يحب الغناء جملة ويطيل الإصغاء إليه مالم يشغله عن مهم من أمر دينه أو سياسته. فسمع صوت حادٍ وهم منطلقون إلى مكة في جوف الليل، فمازال يوضع راحلته<sup>(١)</sup> حتى دخل بين القوم يسمع إلى مطلع الفجر، ثم قال لل القوم: إيه! قد طلع الفجر. اذكروا الله.

\*\*\*

فطبيعة الجندي في الفاروق تامة متكاملة بأصولها وفروعها. ويندر أن تتم طبيعة شاملة في رجل واحد، إلا أن يكون كعمر في أصالة الطبع وصرافته وخلوصه واتساقه، فلا يخذل منه جزءاً، ولا تقبل منه وجهة حيث تدبر أخرى، وحينئذ لا عجب أن تتم له طبيعة واحدة باللغة ما بلغت من تعدد العناصر والألوان والشيئات. كما أنه لا عجب أن يشبه الولد أباه؛ لأنَّه أصيل صريح النسب، بالغاً ما بلغ التعدد في مشابهه الأخلاق والجوارح والأعمال.

ولهذه الطبيعة أثراً في أمور لا تمت إليها على ظاهرها، كثيرة في تحريم

(١) يوضع راحلته: يحملها على السير السريع.

رق العربي، وفي إخاء الجزيرة من غير العرب، فهى شنستة الغيور على الحوزة، الموكل بحماية الذمار<sup>(١)</sup>.

ولها أثراً في سياساته مع الأمم حيث يأمر الجندي بتصديق كلمة الشرف، والبر بالوعد، ولو كان إشارة باليد، أو نبأة من صوت. فقد أوجب على قادته وجندوه إذا نزلوا بلاد الأعاجم فبدرت منهم إشارة أو نبأة يحسبونها عهداً أن ينجزوا هذا العهد، ولا ينكصوا فيه، ولو أتيح لهم أن يتعلموا بجهل اللغة، وغرابة العادات والمصطلحات.

وإنك على الجملة لا تعرض عملاً من أعمال الفاروق العامة والخاصة على هذه الطبيعة، إلا وجدت له قراراً فيها، ووجدت عليه صبغة منها.

فهي لاريب أقرب مفتاح لهذه الشخصية العظيمة، وبها تميز خصائصه التي لا يشترك فيها أناس مطبوعون على غيرها، وإن كانوا عظماء أقوياء. وقد أسلفنا الإشارة إلى الإيمان القوى وقلنا إنه ضابط لأخلاقه وسواته، وليس بمفتاح يكشفها، ويفتح مغالمها؛ لأن الإيمان القوى نفسه يحتاج في فهمه وتمييزه إلى المفتاح الذي يفرق بين ضروب الإيمان عند الأقوياء، وليس القوة كلها - كما لا يخفى - معدناً واحداً في البواعث والمظاهر والآثار.

وهكذا كان إيمان عمر في سلوك دنياه، وسلوك دينه: كان إيمان الطبيعة الجندي في حالتها المثلثة.

ففي سلوك دنياه، كان يعيش أبداً عيشة المجاهد في الميدان.. فاثر الشطف، وقنع منها بأقل ما يكفيه ولا غنى عنه.

وفي سلوك دينه كان موقفه بين يدي الله أبداً ك موقف الجندي الذي يعلم أنه لا يلقى مولاً إلا ليؤدي الحساب على الكثير والقليل.. فإن تجئه المسامحة جاعت عفواً، لا ينسى تحضير الحساب.

وكان معتمداً على الغيب موصولاً بالقدر، يركن إليه كأنه يراه بعينيه. ومن دأب كل طبيعة تستحضر الموت أن تنظر إلى الغيب، وتستطلع طلعيه<sup>(٢)</sup> وتنتظر منه الحماية والهداية.

(١) الذمار : ما يلزمك حمايته، وحفظه، والدفاع عنه، والحرم، والأهل، والجوزة.

(٢) يقال: فلان أطلعنى على الأمر، أو أطلعنى طلعه بكسر الطاء.

فاشتهر عن كثير من كبار القادة أنهم يؤمنون لهم بنجم سعد يلحوظهم، أو بغایة أجل لا يعجلون عنها، أو بإلهام يهديهم إلى النجاة، ويرون أماراته وعلاماته في الرؤى والهواتف، وكلمات الفأل والبشرة.

وكان عمر يتفاعل بالأسماء، وينظر في الرؤى والمنامات، ويروى عنه في روايات متواترة أنه أنبيء بموته في منام، وأنه رأى كأن ديكًا ينقره نقرتين، وفسروا له الديك ب الرجل من العجم يطعنه طعنتين.

وروى محارب بن دثار عنه أنه سأله رجلًا: من أنت؟ فقال: قاضى دمشق. قال: كيف تقضى؟ قال: أقضى بكتاب الله. فسأله: وإذا جاءك ما ليس في كتاب الله؟ فأجابه: أقضى إذن بسنة رسول الله، فسألته ثانية: وإذا جاءك ما ليس في سنة رسول الله؟ قال: أجهد برأيي وأوامر جلسائي. فاستحسن قوله وأوصاه إذا جلس للحكم أن يدعوا الله قائلاً: «إني أسألك أن أفتى بعلم، وأن أقضى بحلم، وأسائلك العدل في الغضب والرضا».

ثم رجع القاضى بعد فترة فسأله عمر: ما أرجوك؟ قال: رأيت الشمس والقمر يقتتلان، مع كل واحد منهما جنود من الكواكب. فسأله: مع أيهما كنت؟ فقال: مع القمر !!

فتأمل قليلاً ثم ذكر قوله تعالى: **﴿وَجَعَلْنَا اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ آيَتَيْنِ فَمَحَوْنَا آيَةَ اللَّيْلِ وَجَعَلْنَا آيَةَ النَّهَارِ﴾**. ثم قال: لا تلى لى عملاً<sup>(١)</sup>.

هذه رواية من روايات كثيرة عن المنامات ونظره فيها، لا ندرى مبلغها من الصحة في تفصياتها، ولكنها كلها تدل على الغرض الذى قصدنا إليه، وهو استهداء الغيب من طريق الرؤى والعلامات، إلى جانب الإيمان القوى لا يسهو عن عالم الغيب طرفة عين.

ومن الحق أن نضيف هنا أن الإيمان القوى ليس بمستغرب في الطبيعة الجنديّة، بل ربما كانت طبيعة الجهاد أقرب شيء إلى طبيعة الإيمان.

وأن نضيف هنا استدراكاً آخر، لعله أدعى إلى البحث من القول في الجهاد والإيمان، وذلك أن العدل لا ينافق طبيعة الجنديّة، وأن طبيعة الجندي لا

(١) لا تلى: لا هنا نافية وليس نافية، فال فعل بعدها مرفوع.

تستلزم العداون في كل محارب، ولا سيما المحارب نضحاً<sup>(١)</sup> عن دين ووفقاً لشريعة.

فالعدل يفتقر إلى شجاعة وشرف، وهو ما خصلتان مطلوبتان في الجندي المطبوع، فاما الشجاعة في الرجل العادل فتحميء أن يحابي الأقوياء وهو جبن، وأما الشرف فيحميء أن يجور على الضعيف وهو خسفة، ولا تناقض بين هذه الخصال.

إنما المحارب المعتدى هو الذي «يحارب لحسابه» كما يقولون، أو يحارب لنفسه مرضاه لطمعه، وذهاباً مع نزواته، ومن هذا الطراز الإسكندر وتيمور ونابليون.

أما المحارب الذي تقيده إرادة غير إرادته، ويحكمه قانون غير هواه، فالحرب من مثله واجب، يلام على تركه وليس بجريمة يلام على اقترافها.

وقد يرى هؤلاء أن أشرف الجهاد جهاد النفس والهوى، قبل جهاد الخصوم والأقران، كما رأى عمر بن الخطاب.

ومصداق ذلك ظاهر في كل قائد تدعوه إلى الحرب إرادة إله، أو إرادة أمة، أو إرادة ضمير له قانون. فطبيعة الجندي في هؤلاء لا تناقض العدل، إلا كما تناقضه طبيعة الفيلسوف، أو طبيعة الفن، أو طبيعة التصرف في شؤون المعاش، ولا تناقض بينه وبين واحدة منها، أو هي جمیعاً في هذه الخصلة سواء.

هؤلاء لا يحاربون إلا مكرهين، وإذا حاربوا لم يحاربوا لبغى ولا لتنكيل، ولو كان في ميدان القتال، وستتهم هي سنة عمر حين حذر المجاهدين أن يعتدوا؛ لأن الله لا يحب المعتدين. ثم قال: «لاتجبنوا عند اللقاء، ولا تمثلوا عند القدرة، ولا تسرفوا عند الظهور<sup>(٢)</sup>، ولا تقتلوا هرماً ولا امرأة ولا وليداً، ونزعوا الجهاد عن عرض الدنيا، وأبشروا بالإرباح<sup>(٢)</sup> في البيع الذي بايعتم به، وذلك هو الفوز العظيم».

وذلك هو الجندي في حالي المثل.

وذلك هو المفتاح الصادق الذي لا نعلم مفتاحاً أصدق منه لخلائق هذا الجندي العادل الكريم.

---

(١) نضحاً: دفاعاً. (٢) الظهور: النصر. (٢) الإرباح: الحصول على الربح.

# إسلامه



يجوز أن نبحث عن سبب واحد للعمل الذي يعمله الرجل اليوم وينساه غداً، أو يكرره كل يوم، ولا يلتفت إلى عقباه، أو يلتفت إلى عقباه ولا يتوقع لها أثراً يغير في مجرى حياته. فسبب واحد لعمل من هذه الأعمال كافٍ، ولا حاجة بعده إلى استقصاء.

لكن العمل الذي تتحول به حياة الإنسان تحولاً حاسماً لن يرجع إلى سبب واحد، ولن نستغنّى في تفسيره عن عدة أسباب، بعضها حديث وبعضها قديم، ومنها الظاهر الطبيع والخفى المستعصى، وقد يجهل صاحبها بعض هذه الأسباب، وينسى المهم منها، ويتعلق بالهين القريب.

فالرجل الذي يغير موطنه أو معيشته أو زيه لا يفعل ذلك عفو الساعة، ولا تلبية لاقتراح يوحى إليه في مجلس فراغ. وقد يتوهم هو أنه سمع الاقتراح فلباه، وأنه لم يكن ليلبّيه لو لا ما سمع في تلك اللحظة العارضة، فهجر أهله، وترك موطنه، وغير صناعته من أجل كلمة.. وإنك سائله ساعتها: «إنك قد هجرت أهلك، وتركت موطنك، وغيرت معيشتك؛ لأنك لبيت اقتراحاً، فهل تعلم لم لبيت الاقتراح؟». فإذا سأله ذلك السؤال ردّته إلى نفسه، فعلم أن الأسباب الصحيحة وراء ذلك، وأنه لم يتحول؛ لأنّه سمع الاقتراح المزعوم، بل سمع الاقتراح ولباه لأنّه كان قبل ذلك مستعداً للتحول، ماضياً في طريقه. ولو سمعه مائة معه لم يكونوا مستعدين مثله، لما عملوا به، ولا التفتوا إليه.

وأين تغيير المعيشة والموطن والزى من تغيير العقيدة الدينية؟ إننا إذا استصغرنا السبب الواحد في تفسير تلك التغييرات، فهو لا مراء أصغر من ذلك جداً في تفسير التحول الحاسم إلى دين جديد.

لأنّ الإنسان إذا غير معيشته فإنما يغير صناعة، وإذا غير موطنه فإنما يغير بلد़اً، وإذا غير زيه، فإنما يغير سمتاً<sup>(١)</sup> يقوم على كساه، ولكنه إذا غير عقيدته

(١) السمت: الهيئة.

الدينية فقد غير كونه، واستبدل به كوناً آخر، وقد غير ماضيه وماضي أهله، وغير حاضره وحاضر أهله، وغير مصيره في الدنيا ومصيره بعد الموت، وغير أراءه ومقاييسه فيما يأخذ، وفيما يدع من أمور الحياة، وعلاقات الناس، ومنها مألف وأواصر ومحاب ومكاره متوجّسات الأصول إلى ما وراء الآباء والأجداد.

فسبب واحد لا يغير هذا كله دفعة واحدة.

ولابد لتمام هذا التغيير من أسباب سابقة مهيئة، وأسباب موقوتة هي أظهر تلك الأسباب، وقد تكون أضعفها وأقلها تفسيراً لذلك الحدث العظيم في العالم، وهل يتغير الإنسان هكذا إلا وقد أحاط بالعالم - في نظره - حدث عظيم؟

ونحن قد أشرنا فيما تقدم إلى ندم عمر لشكایة المرأتين اللتين عارضهما في الإسلام، وإلى ما كان لندهما من كسر حدته، واستلال ضغنه، وترويض عناده، والتقرّب بينه وبين الخشوع الديني، والهداية الإسلامية. فهل نقف عند هذا الندم وكفى؟ وهل انتهينا به إلى حيث يستقر الوقف؟

ومما لا شك فيه أن عمر كان مقترباً من الإسلام يوم رثى لأم عبدالله بنت حنتمة، وتركها تتطلّق إلى الهجرة وهو يدعو لها بالسلامة. وكانت هي على صواب حين طمعت في إسلامه ورجالها يائسون منه. فقد سأّلها عامر بن ربيعة مستغرباً مستبعداً: كائناً قد طمعت في إسلام عمر؟ قالت: نعم. قال: إنه لا يسلم حتى يسلم حمار الخطاب!

ولكن الرجل أخطأ، وصدقت المرأة، إذ ليس أسرع من المرأة أن تلمح جانب الرقة، وجانب الغضب من قلب الرجل في خطفة عين.. أليست حياتها كلها من قديم الزّمن منوطة بذلك الغضب، كيف تتطلّف في تحويله، وبتلك الرقة كيف تتطلّف في ابتعاثها من مكمنها، وهل تحجبها عنها القوة وهي ما نفذت إلى نفس الرجل قط إلا من وراء القوة!

فعمّر كان مقترباً من الإسلام يوم رثى للمرأة المهاجرة، ودعا لها بصحة الله، وكان على تمام الإسلام يوم رأى الدم على وجه أخته، ورأى زوجها منطّرحاً لا يقوى على دفاع.

ولكنه كما قلنا سبب من أسباب، أو أنه هو السبب العارض الذي يومي<sup>(1)</sup>

(1) يومي: يشير.

إلى السبب العميق: سبب عارض هو الأسف لشकایة الضعيف، وسبب عميق هو الرحمة التي تجمل بذى نخوة كريم. وليس الإنسان كله ندماً ورحمة، وإن طال ندمه، وطالت رحمته. فليس كل ما تحتوى رحمته بمحتويه إلى زمن طويل.

وقد تعددت الروايات في إسلام عمر، واختلف بعض هذه الروايات في اللفظ، واتفق في المغزى، وجعل أناس ينظرون فيها كائناً الصحيح منها لا يكون إلا رواية واحدة، وسائلها باطل لا يشتمل على حقيقة. فلم لا تكون صحاحاً كلها؟ ولم لا تكون أسباباً متعددة في أوقات مختلفات؟ فمن المستطاع المعقول أن نسقط منها قليلاً من الحشو هنا، ثم نخلص منها إلى جملة أسباب لا تعارض بينها في الجوادر، وقد يعزز بعضها بعضاً في نسق السيرة وفي لباب النتيجة.

روى عن عمر رضي الله عنه أنه قال: «كنت للإسلام مبادعاً، و كنت صاحب خمر في الجاهلية أحبها وأشربها، وكان لنا مجلس يجتمع فيه رجال من قريش.. فخرجت أريد جلسائي أولئك، فلم أجد منهم أحداً. فقلت: لو أتنى جئت فلاناً الخمار! وخرجت فجئت فلم أجده، قلت: لو أتنى جئت الكعبة فطفت بها سبعاً أو سبعين! فجئت المسجد أريد أن أطوف بالكعبة فإذا رسول الله ﷺ قائم يصلي، وكان إذا صلى استقبل الشام، وجعل الكعبة بينه وبين الشام، واتخذ مكانه بين الركنين: الركن الأسود والركن اليماني. فقلت حين رأيته: والله لو أني استمعت لحمد الليلة حتى أسمع ما يقول! وقام بنفسي أتنى لو دنوت أسمع منه لأروعنه<sup>(١)</sup>. فجئت من قبل الحجر<sup>(٢)</sup> فدخلت تحت ثيابها ما بيني وبينه إلا ثياب الكعبة، فلما سمعت القرآن رق له قلبي؛ فبكية ودخلني الإسلام».

وروى ابن إسحاق في سبب إسلامه كما نقلنا عنه في كتابنا «عقبالية محمد»: أن عمر خرج يوماً متوضحاً سيفه يريد رسول الله ﷺ ورهطاً من أصحابه.. قد اجتمعوا في بيت الصفا، وهم قريب من أربعين بين رجال ونساء، ومع رسول الله ﷺ عمه حمزة بن عبد المطلب وأبو بكر بن أبي قحافة الصديق وعلى بن أبي طالب في رجال من المسلمين رضي الله عنهم.. فلقيه نعيم بن عبد الله فقال له: أين تريد يا عمر؟ فقال: أريد محمداً هذا الصابي<sup>(٢)</sup>

(١) لأروعنه: لأقرعنه. (٢) الحجر: بكسر الحاء، حطيم مكة، مدار البيت من جهة الشمال.

(٢) الصابي: الخارج من دين إلى دين.

الذى فرق أمر قريش وسفه أحلامها، وعاب دينها، وسب ألهتها فأفقله. فقال نعيم: والله لقد غرتك نفسك يا عمر! أترى بنى عبدمناف تاركك تمشى على الأرض، وقد قتلت محمدًا؟ أفلأ ترجع إلى أهل بيتك فتقيم أمرهم؟ قال: وأى أهل بيتي؟ قال: ختنك<sup>(١)</sup> وابن عمك سعيد بن زيد بن عمرو، وأختك فاطمة بنت الخطاب، فقد والله أسلما وتابعا محمدًا على دينه، فعليك بهما.

قال.. فرجع عمر عامدًا إلى أخته وختنه، وعندهما خباب في مخدع لهم، أو في بعض البيت. وأخذت فاطمة بنت الخطاب الصحيفة فجعلتها تحت فخذها، وقد سمع عمر حين دنا إلى البيت قراءة خباب عليهما. فلما دخل قال: ما هذه الهينمة<sup>(٢)</sup> التي سمعت! قال له: ما سمعت شيئاً! قال: بل والله، لقد أخبرت أنكم تابعتما محمدًا على دينه. وبطش بختنه سعيد بن زيد، فقامت إليه أخته فاطمة لتكتفه عن زوجها، فضررها فشجها. فلما فعل ذلك قالت له أخته: نعم، قد أسلمنا، وأمنا بالله ورسوله، فاصنعوا ما بدا لك. فلما رأى عمر ما بأخته من الدم: ندم على ما صنع، فارعو، وقال لأخته: أعطيني هذه الصحيفة التي سمعتكم تقرءون أنفًا، أنظر ما هذا الذي جاء به محمد... وقرأ سورة طه، فلما قرأ منها صدراً قال: ما أحسن هذا الكلام وأكرمه! فلما سمع ذلك خباب، خرج إليه فقال له: يا عمر، والله إنني لأرجو أن يكون الله قد خصل بدعوةنبيه، فإني سمعته أمس وهو يقول: اللهم أيد الإسلام بآبى الحكم بن هشام أو بعمر بن الخطاب. فالله الله يا عمر! فقال له عند ذلك عمر: دلني ياخباب على محمد حتى أتىه فأسلم. فقال له خباب: هو في بيته عند الصفا معه فيه نفر من أصحابه. فأخذ عمر سيفه، فتوشحه، ثم عمد إلى رسول الله ﷺ وأصحابه، فضرب عليهم الباب، وقام رجل من أصحاب رسول الله ﷺ فنظر من خلل<sup>(٣)</sup> الباب، فرأه متلوشًا بالسيف، فرجع إلى رسول الله وهو فزع. فقال: يا رسول الله، هذا عمر بن الخطاب متلوشًا السييف. فقال حمزة بن عبدالمطلب: ناذن له، فإن كان يريد خيراً بذلناه له، وإن كان يريد شرًا قتلناه بسيفه. فقال رسول الله: إنذن له.. ونهض إليه حتى لقيه بالحجرة فأخذ بحجزته<sup>(٤)</sup> أو بمجمع رداءه ثم جبذه جبذه<sup>(٥)</sup> شديدة وقال: ماجاء بك يا بن الخطاب؟ فوالله ما أرى أن تنتهي

(١) ختنك: الختن: الصهر، زوج البنت أو الأخت. (٢) الهينمة: الكلام الخفي غير الواضح.

(٣) الخلل: الفرجة بين الشيتين. (٤) بحجزته: الحجزة: موضع شد الإزار من الوسط. (٥) جبذه:

حتى ينزل الله بك قارعة! <sup>(١)</sup> فقال عمر: يا رسول الله! حيث لا ومن بالله وبرسوله  
ويماء من عند الله.

هاتان الروايتان هما أجمع الروايات للأسباب «المباشرة» التي قربت بين عمر والإسلام، وتتفرع منها روايات منوعة يزيد بعضها تارةً أن عمر قد أوفد لقتل النبي من قبل قريش، ويزيد بعضها تارةً أخرى آيات من القرآن الكريم قرأها عمر في بيته أخته غير الآيات التي تقدمت الإشارة إليها في سورة طه. وأشار بهما بالتصديق أنه لما اطلع على الصحيفة قرأ فيها اسم «الرحمن الرحيم» فذعر وألقاها، ثم رجع إلى نفسه فتناولها وجعل كلما مر باسم من أسماء الله ذعر. فلما بلغ ﴿وَمَا لَكُمْ لَا تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالرَّسُولِ يَدْعُوكُمْ لِتُؤْمِنُوا بِرَبِّكُمْ وَقَدْ أَخَذَ مِنَّا قَكْمَ إِنْ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِينَ﴾ قال: أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله.

وهذه على اختلافها روايات متقاربة يبدو لنا أنها قصة واحدة شطرت شطرين وزيدت عليها الحواشى والأطراف، فاختلفت فى ألفاظها ومواعيدها واتفقت فى جوهرها ومدلولها، لأنها تمس نفس عمر من الناحية التى هي أشبه أن تهديه إلى طريق جديد.

وهي كما أسلفنا تجمع لنا الأسباب «المباشرة» التي اقترنت بإسلام عمر، ولا تغنى عن الأسباب الأخرى التي هي أساس هذه الأسباب ومرجعها، ولأجلها كان خليقاً أن تأخذه بلاغة القرآن، وأن تميل به الرحمة إلى الإيمان.

فقد كان مهياً للإسلام لامحالة، وكانت مجافاته للإسلام خلقة أن تنتهي بعد قليل،  
وألا تطول إلا ريثما تعن المناسبة للشهادة باللسان بعد التهيه بالفطرة والضمير.

فلم يكن بين عمر والإسلام في بداية الأمر إلا ياب واحد للعداء.

وكل ماعدا ذلك من الأبواب فقد كان مفتوحاً بينه وبين هذا الدين الجديد، ما هو إلا أن يراه بالعين حتى يندفع فيه.

(٨) القارعة: الظاهرة.

ويرحض<sup>(١)</sup> المعاية عن شرف أبياته، ويرى أنه غير عادٍ ولا باع، وأن البغي والعدوان إنما يجيئان من قبل ذلك الرجل الخارج على قومه، حتى يتبيّن له بالحق الذي يصدّع به أن الذي هو فيه هو البغي والعدوان.

ذلك باب العداء الوحيد الذي كان بين عمر والإسلام، وهو باب لا يطول مدخله في نفس طبعت على العدل والإنصاف.

فما من سبب يصل بين الجاهلي الشريف، وهذا الدين الجديد إلا كان موصولاً بنفس عمر أو ثق صلة، وما علمنا من سبب للإسلام، إلا كانت له عقدة في نفس عمر، وثيقة القرار.

فربما أسلم أناس لأنهم أخذوا ببلاغة القرآن، وأسلم أناس كرهوا المنكر الذي كان يشيع في الجاهلية، أو لأنهم ورثوا النزعة الدينية والخلق المستقيمة، أو لأنهم جبلوا على روحانية تصل بينهم وبين عالم الغيب وحظيرة الأسرار، أو لأنهم قد عرضت لهم عارضة موقوتة، حرّكت ما فيهم من كواطن تلك الأسباب. وكل أولئك كان عمر على استعداد له عظيم.

وكل أولئك لم يكن عمر فيه بالوسط المكرر، بل كان فيه العلم المترفع المضيء بين الأعلام.

كان عمر بليغاً حسن النقد للبلاغة، هواه منها الصدق والطبع وجمال التفصيل، فكان يطرب لقول زهير:

فإن الحق مقطعيه ثلث يمين أو نثار أو جلاء<sup>(٢)</sup>

ويقول كلما أنشده معجباً: ما أحسن ما قسم! وسماه شاعر الشعراء، لأنه لا يعاظل<sup>(٣)</sup> بين القوافي ولا يتبع حوشى الكلام.

وربما قضى الليلة ينشد شعره حتى يبرق الفجر، فيقول لجليسه: «الآن اقرأ يا عبد الله».

وجاءه يوماً بعض آل هرم بن سنان ممدوح زهير، فقال عمر: أما وإن زهيراً

(١) رحض الثوب: غسله، ويرحض المعاية عن شرف أبياته: يزيلها.

(٢) يريد الشاعر أن مقاطع الحقوق ثلاثة: يمين أو حكمة أو بينة.

(٣) يعاظل: عاظل بالكلام عقده وصعبه، واستخدم حوشيه وغريبه.

كان يقول فيكم فيحسن. فقيل له: كذلك كنا نعطيه فنجزل. فعاد عمر يقول:  
ذهب ما أعطيتموه، وبقى ما أعطاكم.

وجاءه وفد من غطفان فسألهم من الذي يقول:

حلفت فلم أترك لنفسك ريبة      وليس وراء الله للمرء مذهب  
قالوا: نابعة بنى ذبيان. فسألهم: ومن الذي يقول:

أتيتك عارياً خلقاً ثيابي      على وجل تظن بي الظنون<sup>(١)</sup>

فألفيت الأمانة لم تخنها      كذلك كان نوح لا يخون

قالوا: هو النابعة. فقال: هو أشعر شعرائكم.

وطالما أعجب بقول عبدة بن الطبيب:

والمرء ساعِ لأمر ليس يدركه      والعيش شح وإشفاق وتأميم  
وينشده فيقول: على هذا بنيت الدنيا.

وندر بين أئمة الدين من غاص في أدب قومه غوصه، ووعى من أشعارهم وظرفهم  
مثل ما وعاه. قال الأصممعي: «ما قطع عمر أمراً إلا تمثل فيه ببيت من الشعر». ونحن  
نرجع إلى الشعر الذي تمثل به فنراه في أحسن موقع وأصدق شاهد، ونلمح من قليل  
أخباره في خلوته أن الأدب كان جانباً من جوانبه التي ترق فيه حاشيته، ويائس فيه  
إلى قلبه، ويرجع فيه إلى فطرته. جاء عبد الرحمن بن عوف إلى بابه فوجده مستلقياً  
على مزحفة له، وإحدى رجليه على الأخرى وهو ينشد بصوت عال:

وكيف ثوائي<sup>(٢)</sup> بالمدينة بعدما      قضى وطراً منها جميل بن معمر  
فلما دخل عبد الرحمن وجلس قال له: يا أبا محمد، إنا إذا خلونا قلنا كما  
يقول الناس.

ولم يقصر إعجابه بالشاعر على الذين وافقوا المعاوظ والسنن الدينية، بل  
نظر في فنهم وفاضل بينهم في بلاغتهم، ففضل امرأ القيس لأنه «سابقهم،  
خسف لهم عين الشعر، فافتقر عن معانٍ عور أصلح بصر»<sup>(٢)</sup>.

(١) الثوب الخلق: البالي.  
(٢) ثوائي: إقامتي.

(٢) خسف لهم عين الشعر فافتقر عن معانٍ عور أصلح بصر: استنبط عين الشعر وشق طريق المعالى  
وأتنى بالشوارد الحسان. راجع باب «ثقافته».

ونوادره مع الشعراء والرواة كثيرة، تدل على شغفه بالبلاغة الصادقة، وحفظه لأجمل ما يحفظ بين أهل عصره، كما تدل على ذلك خطبه ورسائله وشواهده وأمثاله.

وقد يصح أنه نظم الشعر أو لا يصح. فقد نسبت إليه أبيات وأنكر هو أنه شاعر؛ حيث يقول: لو نظمت الشعر لقلته في رثاء أخرى. ولكن الصحيح أنه كان يحب الشعر البليغ، ويرويه، ويوصي بروايته، وأنه نشأ في قوم يحبون مثل ما أحب، ويعجبون بمثل ما أعجبه، ومنهم أبوه الذي نظم الشعر في أكثر من مناسبة، وروى عنه أنه قال لما توعده أبو عمرو بن أمية:

|                         |                                           |
|-------------------------|-------------------------------------------|
| أيوعدنى أبو عمرو ودونى  | رجال لا ينهنها الوعيد <sup>(١)</sup>      |
| ربيع المعدمين وكل جار   | إذا نزلت بهم سنة كنود <sup>(٢)</sup>      |
| هم الرأس المقدم من قريش | وعند بيتهم تلقى الوفود                    |
| فكيف أخاف أو أخشى عدواً | ونصرهم إذا أدعوا عتيد                     |
| فلست بعادل عنهم سواهم   | طوال الدهر ما اختلف الجديد <sup>(٢)</sup> |
| إلى آخر ما نسب إليه.    |                                           |

فأقرب شيء إلى الواقع - وإلى المتوقع - أن يؤخذ ببلاغة القرآن رجل نشأ هذه النشأة، وأحب الكلام البليغ هذا الحب، وأن يخشى لآياته ويعجب لتفاصيله فيفتح من قلبه مسالك الإصغاء.

وكان عمر مستقيم الطبع مفطوراً على الإنفاق، فلم يكن رجل مثله ليستريح إلى فساد الجاهلية، أو يخفى عليه فسادها، إذا نبه إليه وهدى إلى ما هو خير منه.

وكانت النزعة الدينية وراثة في أسرته على ما يظهر من مبادرة أخيه فاطمة، وابن عمته سعيد بن زيد إلى الإسلام، وكان له قبل الإسلام رجل من عمومته يقدح في الوثنية، ويبحث عن الحق في النصرانية واليهودية، ويبتلى أهله بالخلاف، ويبتلونه بالإيذاء والحبس والإرهاق، ونعني به زيد بن عمرو بن نفيل.

(١) لا ينهنها الوعيد: لا يهابون التهديد.

(٢) سنة كنود: شديدة مظلمة.

(٢) يعني أنه لا يعدل بهم قوماً آخرين مهما تعاقب الزمان.

وعمر نفسه.. ألم يقل لنا إنه يئس ليلة من السمر ومن الخمر، فذهب يطوف بالبيت كأن طواف البيت شهوة من شهوات قلبه، تنوب عنه مناب المحبوب من الشهوات؟ ألم يكن في الجاهلية ينذر أن يعتكف ليلة من كل أسبوع؟ بل لعل صلاة الخطاب أبيه، لم تكن في صميمها شيئاً مناقضاً لعنصر الدين والإيمان. فإذا هؤلاء الصلاب الشداد في المحافظة على العرف؛ هم أولئك المؤمنون المتزمتون<sup>(١)</sup> الذين لا يطيقون المساس بعقائدهم إذا آمنوا بدين.

وزاد عمر على الوراثة الدينية أنه كان صاحب فراسة وزكامة<sup>(٢)</sup>، وكان يستطيع الرؤى والمنامات، ويحصل بالغيب، ويبصر على البعد كما سلف في حديث سارية حين ناداه: يا سارية الجبل! يا سارية الجبل. وبينهما مسيرة أيام. وكانت العوارض تمر به فتعطفه إلى الإسلام تارة من طريق الرحمة، وتارة من طريق العدل والنخوة، فيخشع ويندم، ويراجع عناده وكبرياته. إذ ليس أبغض إلى الرجل الأبي المنصف من أن يحارب أنساً لا يحاربونه، ويلج في إيذاء قوم لا يقدرون على أذاء.

فإذا تفتحت هذه الأبواب جميعاً بين عمر والإسلام، فباب واحد موصد لن يحجبه طويلاً عن هذا الدين، ولن يحجب هذا الدين طويلاً عنه.

وقد تفتحت في يوم من الأيام.

تفتحت كلها فدخلها دخول العاصفة من جميع الأبواب، وأسلم الجاهلي الشريف كما كان ينبغي أن يسلم، وكما كان يقيناً سيسلم في مناسبة من المناسبات.

فإذا العالم الإنساني قد تفتحت فيه صفحة جديدة:

صفحة يقرأ فيها القارئ قبل كل شيء ماذا يصنع الإسلام بالنفوس، ويعلم منها قبل كل علم أن هذا الدين كان قدرة بانية منشئة من لدن المقادير التي تسيطر على هذا الوجود: كان قدرة تلبس الضعيف فيقوى، وتلبس القوى فتنمي قوته، وتجري به في وجهته، وكان يداً خالقة حاذقة تأخذ الحجارة المبعثرة في التيه، فإذا هي صرخ له أساس وأركان، وفيه مأوى للضماائر والأذهان. جاهلي كسبه الإسلام فكسبه العالم الإنساني كله إلى آخر الزمان... ونفس ضائعة ردت إلى صاحبها فعرف منها ما كان ينكر، واطلع منها على ما

(١) المزتم: الوقور المتشدد في دينه.

(٢) الزكامة: الفطنة والفراسة.

كان يجهل، ونفع بها أمته، وأماماً لا تحصى، وصنع بها الإسلام أعظم وأفخم ما تصنعه قدرة بناء وإنشاء، حيثما كانت قدرة بناء وإنشاء.

ونظرت الأمم فرأت كيف تعلو النفس الإنسانية حتى يحار فيها الإنسان وهو ريشة في مهب التوازع والأشجان<sup>(١)</sup>.

رأت كيف يصبح العدل والحق طبيعة حياة، وكيف يصبح مخلوق من اللحم والدم، وكأنه لا يأكل طعامه ولا يروي ظماء إلا ليعدل ويعرف الحق، وكأنه لا يصحو ولا ينام إلا ليعدل ويعرف الحق، وكأنه لا يتنفس الهواء إلا ليتمتع الظلم عن الناس وتدول دولة الباطل بين الناس، وكأنما العدل والحق دين عليه يطالبه به ألف غريم، وهو وحده أقوى في المطالبة بهما من ألف غريم.

لقد كان هذا الرجل المجيد يبغض أن يظلم غيره أشد من بغضه أن يظلمه غيره. وهذه منزلة في الأنفة لا تطاولها المنازل؛ لأنها منزلة الأبطال الذين يسمون على أنفسهم، ولهم أنفس أسمى من عامة الأبطال.

وإننا لنعلم كم حز في قلبه الكريم أن يضرب بريئاً على دين الحق كلما رجعنا إلى أيامه الأولى بعد الإسلام، وهي أيام لا تنسى في تاريخ البطولة والأبطال.

فما شغله أمر بعد إعلان الدين، إلا أن يخرج ليضربه أناس كما كان يضرب أناساً في سبيل ذلك الدين.

ثار إلى الناس يضربونه ويضربهم، فقام خاله يسأل: ما هذه الجماعة؟ قيل له إن ابن الخطاب قد صباً.. فقام على الحجر فنادى: ألا إنتي قد أجرت<sup>(٢)</sup> ابن أختي. فانكشف الناس عنه. فكان لا يزال يرى مسلماً يضرب ولا يضربه أحد، وثقل عليه ألا يصيّب ما يصيّب المسلمين، فذهب إلى خاله وقد اجتمع الناس في الحجر وناداه: اسمع!.. جوارك مردود عليك<sup>(٣)</sup>. قال خاله وهو به وبما يستهدف له أدرى: لا تفعل يا بن أختي. فأصر على رد جواره، وطاب له بعد ذلك أنه اقتصر من نفسه للأبراء الذين ضربهم وهو يجهل دينهم، فلا تمضي تلك الضربات بغير قصاص، وإن كفر عنها بالتنبيه وإعزاز الدين الذي أذاهم من أجله.

(١) الأشجان (جمع شجن). والشجن: الهم والحزن وال الحاجة الشاغلة.

(٢) أجراه: أى أدخله في حمأه ورعايته وجواره.

(٣) أى: أعفني من حمأتك.

وأبى من اللحظة الأولى إلا أن يواجه الخطر الأكبر في سبيل دينه، وإلا أن يق猝 على الثور من قرنيه، كما يقول الغربيون في أمثالهم، وأن يتحدى قريشاً بحقه مذ أمن بأنهم على باطل. فسأل أنساً: أى أهل مكة أُنكل للحديث؟ قيل له: جميل بن معمر الجمحي.. فذهب إليه فصرح له بإسلامه.. ولم يكذب الرجل الظن به، فما هو إلا أن سمعها حتى خرج وعمر وراءه إلى أندية قريش حول الكعبة يصرخ بأعلى صوته على باب المسجد: يا معاشر قريش! إلا إن عمر بن الخطاب قد صباً. وعمر يقول من خلفه: كذب! ولكنني أسلمت وشهدت أن لا إله إلا الله وأن محمداً عبده ورسوله، ثم تنشب المعركة بين هذا الرجل المفرد، وبينهم، فيثبت على أدناهم منه وأجرئهم عليه عتبة بن ربيعة فيصرعه ويبرك عليه يضربه، ويدخل أصبعيه في عينيه لأنهما عمياوان عن الحق لا يبصران النور! ويتكاثرون عليه فلا يدنو منهم أحد «إلا أخذ شريف من دنا منه» حتى أحجموا عنه وركدت الشمس وفتر من طول الصراع، فجلس وهم قائمون على رأسه يثثبونه<sup>(١)</sup> وهو يقول لهم: «افعلوا ما بدا لكم، فوالله لو كنا ثلاثة رجال لتركتموها لنا أو تركناها لكم». افعلنوا ما بدا لكم! وهذا ما أراد. فما يستريح وجداً حتى يضرب مسلماً لإسلامه، ولم يضرب كافراً لكرهه، وما يشعر أنه وفي لله دينه، وقد ضرب ولم يضرب، وأذى أنساً ولم يؤذ أحد، وما تهدأ حاسة العدل فيه، وقد كانت كأنها من حواس بدن، إلا أن يحس القصاص في نفسه، كما أحس المضروبون بالأمس عدوانه في أنفسهم.

وراح يسأل النبي: يارسول الله! ألسنا على الحق إن متنا أو حيينا؟ فقال عليه السلام: بل! والذى نفسي بيده إنكم على الحق إن متم وإن حييت. قال: ففيما الاختفاء؟ والذى بعثك بالحق لتخرجن!

«فما لبث النبي أن خرج في صفين أحدهما فيه عمر والآخر فيه حمزة، ولهمما كدید<sup>(٢)</sup> كائنه كدید الطحين، فدخلوا المسجد وقريش تنظر وتعلوها كابة، فلا يجرؤ سليط<sup>(٣)</sup> منها ولا حكيم أن يقترب من صفين فيهما هذان.. وسماه النبي يومئذ الفاروق.

قال على بن أبي طالب رضى الله عنه: «ما علمنا أن أحداً من المهاجرين

(١) يثثبونه: يشتمونه ويعيرونه. (٢) الكدید: التراب الناعم. (٣) السليط: البذى، اللسان.

هاجر إلا مختفيًا إلا عمر بن الخطاب، فإنه لما هم بالهجرة تقلد سيفه، وتنكب قوسه، وانتقضى في يده أسهماً، واختصر عنزته<sup>(١)</sup> ومضى قبل الكعبة والملا من قريش بفناها، فطاف في البيت سبعاً متمكناً، ثم أتى المقام فصلى، ثم وقف على الحلق<sup>(٢)</sup> واحدة واحدة يقول لهم: شاهت الوجوه! لايغم الله إلا هذه المعاطس<sup>(٤)</sup>! من أراد أن يثكل أمه، أو يوتم ولده، أو يرمي زوجته<sup>(٥)</sup> فلياقني وراء هذا الوادي...».

لقد كان له في تحديه هذا لقريش عدوان: شجاعته وعدله.. فما كانت شجاعته في هذا التحدي بأظهر من عدله، ولا كان عدله فيه بأظهر من شجاعته. إذ الشجاع الحق مطبوع على الأنفة من الظلم؛ لأنه شديد الإحساس بذلك، ومن كان شديد الإحساس بذلك الظلم، فهو شديد الإحساس بعزة العدل من طريق واحد. وقلما أغضب العادل الشجاع شيء، كاستطالة الظلم وظنه أن المظلوم لا يستطيع عليه، فذلك هو التحدي الذي يثير الشجاعة، ويثير النعمة على الظلم، أو يثير حب العدل في وقت واحد، وإن الموت لأهون من الصبر على هذا التحدي المرنول، وهذا الصلف القبيح. وما الشجاعة إن لم تكن هي الجرأة على الموت كلما وجب الاجتراء عليه؟ وأى أمرى أولى بالجرأة من الشجاع الذي يعلم أن الحق بين يديه؟ ألسنا على الحق إن حيينا وإن متنا؟ فعلى الحق إذن فلنت، ولا نعيش على الباطن، فالباطل كريه والجبن كريه. وذانك ملتقي العدل والشجاعة في قلب العادل الشجاع.

ونهج عمر طريقه في الإسلام، كما نهج طريقه إلى الإسلام. كلامها طريق صراحة وقوة لا يطيق اللف والتنطع، ولا يحفل بغير الجد الذي لا عبث فيه.. فلا وهن ولا رباء، ولا حذقة ولا ادعاء وما شئت بعد ذلك من إسلام صريح قوي، فهو إسلام عمر بن الخطاب.

قال في بعض عظاته: «لاتنتظروا إلى صيام أحد، ولا إلى صلاته، ولكن انظروا من إذا حدث صدق، وإذا اتّمّنْ أدى، وإذا أشفى - أى هم بالمعصية - ورع».

(١) العزّة: عصا لها رجُل الرمُّ الصغير، واختصرها: وضعها في خصره.

(٢) الحلق: جمع حلقة. والحلقة: القوم يجتمعون مستديرين.

(٣) شاهت الوجوه: قبّحت.

(٤) المعاطس: «جمع المعطس»! والمعطس: الأنف.

(٥) أى يجعل أمه ثكلى، أو ولده يتيمًا أو زوجته أرملة، يعني: «أن أقتله».

وقال في هذا المعنى: «لا يعجبكم من الرجل طنطنته، ولكن.. من أدى الأمانة إلى من ائتمنه، وسلم الناس من يده ولسانه».

وقال في عمل الدنيا والآخرة: «ليس خيركم من عمل للأخرة وترك الدنيا، أو عمل للدنيا وترك الآخرة، ولكن خيركم من أخذ من هذه ومن هذه، وإنما الحرج في الرغبة فيما تجاوز قدر الحاجة، وزاد على حد الكفاية...».

ولم يكن أبغض إليه ممن يتواتي؛ ليقال إنه متوكلا على الله، أو يتراعن بالضعف؛ ليقال إنه ناسك، أو يفرط<sup>(١)</sup> في العبادة ليقال إنه زاهد في الدنيا.

فكان يقول: «إن المتوكلا الذي يلقى حبة في الأرض ويتوكل على الله».. و«لا يقدر أحدكم عن طلب الرزق، ويقول اللهم ارزقني». وقد علمتم أن السماء لا تمطر ذهباً ولا فضة، وأن الله تعالى يرزق الناس بعضهم من بعض».

وكان يضرب من يتماوت ويستكين ليظهر التخشع في الدين، فنظر إلى رجل مظهر للنسك متماوت فخفقه بالدرة وقال: «لا تمت علينا ديننا أماتك الله». وأشاروا له إلى رجل يصوم الدهر، فضربه وهو يقول له: «كل يا دهر! كل يا دهر!». ينهاد عن الصوم الذي يعوقه عن معاشه، ولا يوجبه عليه الدين.

وكان كلما رأى شاباً منكساً رأسه صاح به: «ارفع رأسك فإن الخشوع لا يزيد على ما في القلب، فمن أظهر للناس خشوعاً فوق ما في قلبه فإنما أظهر للناس نفاقاً إلى نفاق».

وإنما كان يعجبه «الشباب الناسك نظيف الشوب طيب الرائحة»، ويرى المسلمين بخير ما علمنا أبناءهم الرمي والعلوم والفروسية، «فأنتم بخير - كما قال - ما نزوتكم<sup>(٢)</sup> على ظهور الخيل».

دين الرجل القوى الشجاع الذي ينتصر بدينه في ميدان الحياة، وليس بدين الواهن المهزوم الذي تركته الدنيا، فأوهم نفسه أنه هو تاركها ليقبل على الآخرة. وكانت شجاعته في دينه أnder الشجاعات في النقوس الأدمية؛ لأنها الشجاعة التي يواجه بها تهمة الجن، وهو أرذل من الموت عند الرجل الشجاع. فإن كثيراً من الناس ليعدلون عن الصواب الذي يظهرهم بمظهر الخوف؛ ليقال إنهم

(١) أفرط إفراطاً: أسرف وتجاوز الحد، بعكس التفريط.  
(٢) النزو: الوثوب.

شجعان، وإنهم في عدولهم عنه لمن الجبناء المستعبدين للثناء، ولم يكن عمر يعدل عن صواب فهمه، ولو قيل في شجاعته ما قيل، وتلك أشجع الشجاعات.

فشا طاعون عمواس وعمر في طريقه إلى الشام، فلقيه أبو عبيدة وأصحابه عند تبوك وأخبروه خبر الطاعون، فاستشار المهاجرين والأنصار، فاختلفوا بين ناصح بالمضى وناصح بالقفول: ناصح بالمضى في طريقه يقول إنه خرج لأمر ولا يرى له أن يرجع عنه، وناصح بالقفول يقول إنه اصطحب «بقية الناس وأصحاب رسول الله ولا يرى أن يقدمهم على وباء». ثم دعا مشيخة قريش من مهاجرة الفتح فلم يختلف عليه رجال، وأشاروا جميعاً بالرجوع. فقال أبو عبيدة: أفرأى من قدر الله؟ قال عمر: نعم، نفر من قدر الله إلى قدر الله، أرأيت لو كان لك إبل هبطت وادياً له عدوتان<sup>(١)</sup> إحداهما خصبة، والأخرى جدبة أليس إن رعيت الخصبة رعيتها بقدر الله، وإن رعيت الجدبة رعيتها بقدر الله؟ وما رام<sup>(٢)</sup> مكانه حتى جاءه عبد الرحمن بن عوف فحسن الخلاف برأي النبي في الخروج من أرض الطاعون والقدوم إليها حيث قال عليه السلام: «إذا سمعتم به بأرض فلا تقدموا عليه، وإذا وقع بأرض وأنتم بها فلا تخرجوا منها».

فكان إيمانه بصيراً لا يهجم به على عمياً، ولا يستسلم فيه استسلام فيه استسلام العجزة، وهو قادر على الحبطة والأخذ بالأسباب، وكانت نصيحته العامة لل المسلمين في أمر الطاعون، كرأيه الخاص في أمر نفسه و أصحابه، فامرهم بالاستئذان ما وجدوا له سبيلاً، وكتب إلى أبي عبيدة: «إنك قد أنزلت الناس أرضاً غمقة - أى وخيمة - فارفعهم إلى أرض مرتفعة نزهة<sup>(٣)</sup>». وهو أحوط ما يحتاط به أمير عالم في هذه الأيام.

\*\*\*

كذلك لم يكن يؤمن بشيء ينفع أو يضر غير ما عرفت أسباب نفعه وضرره، فكان ينظر إلى الحجر الأسود فيقول كلما استلمه<sup>(٤)</sup>: «إنى لأعلم أنك حجر لا تضر ولا تنفع، ولو لا أنى رأيت رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يقبلك ما قبلك».

وسمع أن الناس يأتون الشجرة التي بايع رسول الله تحتها بيعة الرضوان،

(١) العدوة: المكان المرتفع.

(٢) رام: برح وترك.

(٤) استلم الحجر الأسود: لسه إما بالتقبيل أو باليد.

(٢) النزهة: المرتفعة.

فيصلون عندها ويتركون بها، فأوعدهم<sup>(١)</sup> وأمر بها أن تقطع، مخافة أن تسرى إلى الإسلام من هذه المنسك وأشباهها لوثة<sup>(٢)</sup> من الوثنية والتوكل على الجماد.

\*\*\*

وربما التبس الأمر من نوادر عمر في التكشف، واجتناب المتع والمناعم، فحسبت فرائض يوجبها ويجري فيها على طريقة أولئك النساء المتخشنين الذين كان ينهاهم أن يميتوا الدين، ويهزا بهم كلما تتطعوا وأوجبوا ما لا يجب على المؤمنين. فلا يلتبسن الأمر هذا الملتبس، فهو واضح بين التفرقة من سيرته ومن الأحاديث التي صحيحت تلك النوادر، ففسرتها ودللت على الغرض منها. فعمر كان مسلماً، وكان خليفة المسلمين، وفرق بين محاسبة المسلم نفسه وهو مسئول عنها دون غيرها، وبين محاسبة الخليفة نفسه حتى يقع الشك في عمله، وينزه يده وأيدي أهله عما ليس لهم بحق من سلطان الحكم أو المال، ثم يفي لذكرى صاحبه الذي خلفه على المسلمين، فلا يعيش في مكانه خيراً من عيشه، ولا يمنع نفسه وذويه ما لم يمنه النبي لآل وذويه.

وعمر الذي كان يقنع بالخشن الغليظ من المأكول والملبس، ويأبى أن يذوق في المجاعة مطعماً لا يسع جميع المسلمين، إنما هو الخليفة الذي يحاسب نفسه قبل أن تحاسبه الرعية، وقد وجد منهم من لامه لأنه طرح كساءه وفيه فضل ملبس. فاتقاء هذا الحساب وما وراءه من حساب الله؛ هو الذي توخاه خليفة النبي في معيشته ومعيشة أهله، مما يشبه تكشف النساء.

وعلى هذا كله كان أعلم الناس أن الطيبات حلال، وأن النهى عن الحلال تنفع في الدين يأباه الإسلام.

كتب إليه أبو عبيدة أنه لا يريد الإقامة بأنطاكية لطيب هوانها ووفرة خيراتها مخافة أن يخلي الجند إلى الراحة، فلا ينتفع بهم بعدها في قتال، فأنكر عليه ذلك وأجابه: «إن الله عز وجل لم يحرم الطيبات على المتقين الذين يعملون الصالحات، فقال تعالى في كتابه العزيز: ﴿يَا أَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُّوا مِنَ الطَّيَّبَاتِ وَأَعْمَلُوا صَالِحًا إِنَّمَا تَعْمَلُونَ عَلَيْمٌ﴾.

(١) أ وعد: تستخدم في الشر، أما وعد ف تكون في الخير.

(٢) لوثة: الحماقة.

وكان يجب عليك أن تريح المسلمين من تعبهم، وتدعمهم يرددون في مطعمهم،  
ويريحون الأبدان النسبة<sup>(١)</sup> في قتال من كفر بالله».

وحدث حذيفة بن اليمان أنه أقبل على الناس وبين أيديهم القصاع، فدعاه عمر إلى الطعام وعنه خبز غليظ وزيت! فقال حذيفة: أمنعتنى أن أكل الخبر واللحم ودعوتني على هذا؟ قال: إنما دعوتك على طعامى، فاما ذاك فطعام المسلمين.

فللمسلمين حل ما شاعوا من الطعام، أما الرجل الذى ينفق من بيت المال فله ما يكفيه. والحرج كل الحرج عليه - وهو فى عدل عمر وحزمه وجده - أن يأخذ منه ما لا حاجة به إليه، وإنه ليزداد حرجاً على ما فيه من قناعة أن يكون من أصحاب رسول الله، ويعلم كيف كان رسول الله يأكل فى بيته، وماذا كان يجد من الملبس له ولأهله، ثم يصيب من هذا أو ذاك خيراً مما أصاب الرسول.

وللولاة عنده مثل ما للمسلمين عامة من حق المتعة السائفة، والنعمة التى ترضها الرجولة، لا يأخذهم بمحاکاته؛ لأنهم يتولون الأمر كما تولاه، بل ربما لامهم على التقتير كما كان يلومهم على الإسراف.

أنكر على عامله فى اليمن حلاً مشهراً، ودهوتاً معطرة، فعاد إليه العام الذى يليه أشعث مغبراً عليه أطلاس<sup>(٢)</sup>، فقال: لا، ولا كل هذا.. إن عاملنا ليس بالشعث<sup>(٢)</sup> ولا العافى<sup>(٤)</sup>، كلوا واسربوا وادهنو، إنكم ستعلمون الذى أكره من أمركم.

ومن تمام العلم بإسلام عمر، أن نعلم فضل إسلامه مع من لم يكن من أهل الإسلام، فإن الحق الذى يتبعه الرجل مع أهل دينه وحدهم؛ لحق محدود يدخل فى باب السياسة القومية، أكثر من دخوله فى باب الفضيلة الإنسانية. وإنما يصبح حقاً جديراً باسم الحق حين يتبعه الرجل مع أهل دينه، ومع الخارجين عليه. عمر كان ولا ريب أشد المسلمين فى إسلامه.

فلو كان الإسلام ظالماً بطبعه لمن لم يدخلوا فيه، لكان عمر أشد المسلمين ظلماً لهم وقسوة عليهم. لكنه كان فى الواقع أشد المسلمين رعاية لعهدهم، كان أشد المسلمين غيره على دينه وعملاً بأدبه.

(١) النسبة: التى أصابها النصب، وهو التعب.

(٢) أطلاس: جمع أطلس، وهو الثوب الواسع.

(٤) العافى: طالب المعروف.

فكان شأنه مع من حاربوه شأن المحارب الشريف، ولن ينتظر محارب من محارب إلى آخر الزمان معاملة أقوم ولا أصدق من معاملة عمر لحاربيه.

وكان شأنه مع من صالحوه وعاهدوه أن يفي بعهدهم، ويخلص في الوفاء به إخلاص من يطالب نفسه به قبل أن يطالب به، ومن يراقب نفسه فيه قبل أن يراقبوه.

كتب للنصارى في بيت المقدس أماناً على أنفسهم وأولادهم ونسائهم وأموالهم وجميع كنائسهم؛ لا تهدم ولا تسكن، وحان وقت الصلاة، وهو جالس في صحن كنيسة القيامة، فخرج وصلى خارج الكنيسة على الدرجة التي على بابها بمفرده، وقال للبطرى: لو صليت داخل الكنيسة لأخذها المسلمون من بعدى، وقالوا: هنا صلى عمر! ثم كتب كتاباً يوصى به المسلمين ألا يصلى أحد منهم على الدرجة إلا واحداً واحداً غير مجتمعين للصلوة فيها ولا مؤذنين عليها. وكذلك كان يفعل في كل موضع صلى فيه من الكنائس التي عاهد النصارى على تركها، وتحريم هدمها وسكنها.

أما عهده لهم فقد كان مثالاً من السماحة والمرءة، لا يطمع فيه طامع من أهل حضارة من حضارات التاريخ كائنة ما كانت.

فكتب لهم العهد الذي قال فيه: «.. هذا ما أعطى عبدالله عمر أمير المؤمنين أهل إيليا من الأمان، أعطاهم أماناً لأنفسهم، وأموالهم، وكنائسهم، وصلبانهم، وسقيمها وبريتها، وسائر ملتها: إنه لا تسكن كنائسهم، ولا تهدم، ولا ينتقض منها، ولا من خيرها، ولا من صلبهم، ولا من شيء من أموالهم، ولا يكرهون على دينهم، ولا يضار أحد منهم، ولا يسكن بإيليا معهم أحد من اليهود. وعلى أهل إيليا أن يعطوا الجزية كما يعطى أهل المدائن، وأن يخرجوا منها الروم واللصوت<sup>(١)</sup>، فمن خرج منهم فإنه أمن على نفسه وماله حتى يبلغوا مأمنهم، ومن أقام منهم فهو أمن وعليه مثل ما على أهل إيليا من الجزية.. ومن أحب من أهل إيليا أن يسير بنفسه وماله مع الروم، ويخلص بيعهم وصلبهم<sup>(٢)</sup> فإنهم أمنون على أنفسهم وعلى بيعهم وصلبهم حتى يبلغوا مأمنهم..».

وليس لدى عهد من ظافر أن يطمع في أمان أكرم من هذا الأمان.

(١) اللصوت: اللصوص، مفردها لص.

(٢) البيع: جمع بيعة، وهي معبد النصارى، والصلب: جمع صليب.

وأنه قد كان يعطيهم عليه وعلى قومه هذه العهود، ثم لا يقنع بها حتى يشفعها بالوصاية للولاة أن يمنعوا المسلمين من ظلم أهل الذمة، وأن يوفى لهم بعهدهم، وينضح<sup>(١)</sup> عنهم، ولا يكلفوا فوق طاقتهم. كتب بذلك إلى أبي عبيدة، كما كتب إلى غيره من الولاة، وأوصى به في وصيته قبل أن يموت.

وما شكا إليه مظلوم - من أهل الذمة - واليأ كبر أو صغر إلا أنصفه منه. بعث زياد بن حذير الأسدى على عشور<sup>(٢)</sup> العراق والشام، فمر عليه تغلبى نصرانى معه فرس قوموها بعشرين ألفاً. فخيره أن ينزل عن الفرس ويأخذ تسعه عشر ألفاً، أو يمسكها ويعطى الألف ضريبة، فأعطاه التغلبى ألفاً وأمسك فرسه. ثم مر عليه راجعاً في سنته فطالبه بضربية أخرى، فأبى وشكاه إلى عمر وقص عليه قصته، فما زاد على أن قال له: كفيت! ثم رجع التغلبى إلى زياد وقد وطن نفسه على أنه يعطيه ألفاً أخرى، فوجد عمر قد كتب إليه: من مر عليك فأخذت منه صدقة فلا تأخذ منه شيئاً إلى مثل ذلك اليوم من قابل!<sup>(٣)</sup>

وسمع أن بني تغلب لا يزالون ينazuون واليهم الوليد بن عقبة وينazuونهم، وأنهم أوغرروا صدره، فقال فيهم يتوعدهم:

إذا ما عصبت الرأس مني بمشوذ<sup>(٤)</sup> فغيك مني تغلب ابنة وائل  
فخشى أن يضيق بهم صبره فيسطو عليهم، فعزله وأمرَ غيره.

ولعل حاكماً من الحكام لا يرام منه أن يبلغ في البر بمخالفاته في الدين مبلغأ أكرم وأرقى من إجراء الصدقة على فقرائهم، ولا سيما الحاكم الذي يدعو إلى دين جديد.

وقد تقدم أن عمر أجرى الصدقة على شيخ يهودي مكفوف البصر، وقال: ما أنصفناه أن أكلنا شبيته ثم نخذه عند الهرم.

وقد جعل ذلك سنة فيمن يبلغه أمرهم من الذميين والمعوزين. فمر في أرض دمشق بقوم مجذمين<sup>(٥)</sup> من النصارى، فأمر أن يعطوا من الصدقات، وأن يجري عليهم القوت.

(٢) العشور: ضرب من الزكاة.

(١) ينضح عنهم: يدافع عنهم.

(٤) المشوذ: العمامة.

(٢) من قابل: أى بعد عام.

(٥) مجذمين: مصابين بالجذام، وهو مرض قد ينتهي بصاحبها إلى تأكل الأعضاء وسقوطها.

وإذا أحصيت له في سيرته الطويلة أوامر وخطاً تحرم الذميين بعض الحريات، أو بعض الحقوق، فكن على يقين أنه قد صدر في ذلك جميعه عن حكمة توجبها سياسة الدولة، ويقرها العقل والعرف، كما يقرها الدين والكتاب، ولم يصدر فيه قط عن حيف مقصود، أو عن رغبة في حرمان الذميين حرية يستحقونها، أو حقاً هم أحجار فيه.

ولعل الذي يحصي له من هذه الأوامر والخطط، لا يعود النهي عن استخدام بعض الذميين، ومنعهم أن يتشبهوا في الأزياء والمظاهر المسلمين، وإجلاء بعضهم عن الجزيرة العربية في إبان الفتوح، والحد من الكيد والتجسس والانتقام.

فاما نهي عن استخدام بعض الذميين فارجع إلى ما قاله في ذلك تعلم أنه من استخدامهم لمصلحة العدل، وكراهة الظلم والمحاباة، فقال: «إني نهيتكم عن استعمال أهل الكتاب فإنهم يستحلون الرشا»<sup>(١)</sup>.

وطلب يوماً من أبي موسى رجلاً ينظر في حساب الحكومة، فأتاه بنصراني، فقال: إني سألك رجلاً أشركه في أمانتي فأنتي بمن يخالف دينه ديني. وقلما نهي عن استعمال اليهود والنصارى إلا ذكر بعدها: إنهم أهل رشا، ولا تحل في دين الله الرشا.

وكان له عبد من أهل الكتاب يقال له أسبق، فعرض عليه أن يسلم حتى يستعين به على بعض أمور المسلمين فأبى، فأعتقه وأطلقه وقال له: اذهب حيث شئت! فلم يكن نهي عن استخدام أهل الكتاب في مهام الدولة إلا إيثاراً للعدل وكراهة للرشوة والزيف في الحكومة، وما نظن أحداً ينكر أن استخدام الغرباء عن الدولة خليق أن يحاط بمثل هذا الحذر، وأن يجتب فيه مثل هذه الآفة، إذ يكثر بين المرتزقة الذين يخدمون دولة من الدول، وهم غرباء عنها، كارهون لجدها وسلطانها، أن ينظروا إلى منفعتها قبل أن ينظروا إلى منفعتها، وأن يساوموا على نفوذهم قبل أن يستحضروا الغيرة على سمعتها، والرغبة في خيرها وخير أهلها، ولا سيما في زمن كانت الدولة تميز بالعقائد قبل أن تميز بالأوطان.

وما من أمة في عهدها هذا تبيح الوظائف العامة إلا بقيود وفروق متفق عليها: أولها تحريمها على الأجانب ما لم تكن في استخدامهم منفعة عامة.

(١) الرشا: جمع رشوة.

وهذه هي سياسة عمر في مسألة الوظائف القومية، بغير إعانت للدولة ولا إعانت للرعاية، وكفى باتقاء الإعانت أن العبد المملوك يخير في الوظيفة والإسلام فيأبى، فلا يصيبه من ذلك ضيم، ويطلق له زمامه يفعل ما يشاء.

أما نهيه عن تشبه الذميين بال المسلمين، وكراهته أن يبدلوا أزياءهم التي ولدوا عليها، فلا يلام عليه حتى نعلم لم كان أناس من الذميين يودون التشبه بال المسلمين في الرزى والشارقة؟ أكانوا يتشبهون بهم حباً لدينهم، فهم إذن مسلمون لا يمنعهم مانع أن يجهروا بالإسلام.. أم يتشبهون بهم كيداً لهم ورغبة في التسلل بينهم والإفلات من عهودهم والتزاماتهم، وما توجبه الدولة عليهم في تلك العهود والالتزامات؟

إن كانوا يفعلونه لهذا فلا لوم على عمر أن يأباه، وبخاصة في الزمن الذي كان المسلمين فيه جمیعاً في حكم الجنود، ومما من دولة ترضى أن تبيح أزياء جنودها لمن يشاء.

وأما إخراج بعض الذميين من الجزيرة، فما خرج منهم أحد إلا وقد غدر بذمته وكرر الغدر مرة بعد مرة، كما صنع أهل خير.

ومنهم من أجلى عن الجزيرة؛ لأنه طلب الجلاء فضلاً عن نقضه العهد، كما فعل أهل نجران.

فقد صالحهم النبي على أن يبقوا في مساكنهم، ولا يأكلوا الربا، ولا يتعاملوا به، وجاء أبو بكر فجدد الصلح على ذلك، ثم استخلف عمر، فرجعوا إلى الربا وأفرطوا فيه، وكانوا قد بلغوا أربعين ألفاً فتحاسدوا بينهم، وأتوا عمر يسألونه إجلاءهم، فاستحب هذا الجلاء.

على أنه لم يكن يأبى على التجار المأمونين أن يدخلوا الجزيرة، ويؤدوا العشور. فلما كتب إليه المشركون من أهل منبع أن «دعنا ندخل أرضك تجارة وتعشرنا»<sup>(١)</sup> – شاور أصحاب النبي فأثبأروا عليه بقبولهم، فدعاهم إليه.

ولا يفوتنا في هذا الصدد أمران مقتربان بخطبة الإجلاء التي لجأ إليها عمر، وأيقن بصوابها وضرورتها؛ فأول الأمرين: أن الجزيرة حرم الإسلام الذي كان

(١) تعشرنا: أي تدعنا نؤدي العشور.

يحيط به أعداؤه، ويتربيون به الدوائر، ويثيرون الفتنة على أطرافه، كما صنع الفرس بالعراق، والروم بالشام، ولا أمان على حرم يسكنه أناس فيهم من يغدر بأهله، بل فيهم من هؤلاء كثيرون.

وثاني الأمرين: أن عمر قد سوى بين الإسلام والنصرانية في هذه الخطة، فحفظ حرم النصرانية ببيت المقدس للمسيحيين، لا يسكنه معهم من لا يقبلونه، كما حفظ حرم الإسلام بالجزيرة العربية المسلمين، لا يسكنه معهم من يحذرون غدره.

وقد أجمل العوض حين أجأته ضرورة الدولة إلى اتخاذ هذه الخطة، فاشترى بيوت أهل نجران وعقاراتهم، وأقطعهم النجرانية عند الكوفة، وكتب لهم وصاة قال فيها: «.. هذا ما كتب به عمر أمير المؤمنين لأهل نجران. من سار منهم آمن بأمان الله لا يضره أحد من المسلمين.. ومن مروا به من أمراء الشام وأمراء العراق فليوسعهم من حرث الأرض، فما اعتملوا<sup>(١)</sup> من ذلك فهو لهم صدقة لوجه الله.. ومن حضرهم من رجل مسلم فلينصرهم على من ظلمهم، فإنهم أقوام لهم الذمة وجزيتهم عنهم متروكة أربعة وعشرين شهراً بعد أن يقدموا، ولا يكلفو - إلا من صنعهم - البر، غير مظلومين ولا معندي عليهم».

ولم يفارق عمر الدنيا حتى أوصى الخليفة الذي يختار بعده بالذميين كافة «أن يوفى بعهدهم، ولا يكلفو فوق طاقتهم، وأن يقاتل من ورائهم<sup>(٢)</sup>..» دون هذا بالمراحل الشاسعة يقف عدل الدول القدامى والمحدثات، في كل ما اتخذت من حيطة حربية، أو حماية قومية، أو معايدة بينها وبين أمة أجنبية، وإن عذرها لدون عذر عمر في خططه، وإن أسبابها لدون أسبابه في الإقناع.

\*\*\*

كان مسلماً شديداً في إسلامه، فلم تكن شدته في إسلامه خطراً على الناس، بل كانت ضماناً لهم ألا يخافه مسلم ولا ذمي ولا مشرك في غير حدود الكتاب والسنة.

وكان جاهلياً فأسلم، فأصبح إسلامه طوراً من أطوار التاريخ. ولو لم يكن

(٢) يقاتل من ورائهم: يحميهم.

(١) اعتمل فلان: عمل لنفسه، وتصرف في العمل.

الإسلام قدرة بانية منشأة في التاريخ الإنساني، لما كان إسلام رجل طوراً من أطواره الكبار.

\*\*\*

وكان هذا الرجل يحب ويكره كما يحب الناس ويكرهون، ولكن لا ينفعك عنده أن يحبك، ولا يضيرك عنده أن يكرهك إذا وجب الحق ووضع القضاء. قال يوماً لأبي مريم السلوبي قاتل أخيه: والله لا أحبك حتى تحب الأرض الدم المسفوح! فقال له أبو مريم: أتمنعني لذلك حقاً؟ قال: لا. قال: لا ضير! إنما يأسى على الحب النساء.

وحسبك من إسلام يحمي الرجل من خليفة يبغضه وهو قادر عليه، فذلك المسلم الشديد في دينه، والذي يشتت فيأ منه العدو والصديق.

\*\*\*\*\*

# عمر والدولة الإسلامية



تأسست الدولة الإسلامية في خلافة أبي بكر رضي الله عنه؛ لأنَّه وطَّ العقيدة، وسَيَرَّ البعثَة، فشرعَ السنة الصالحة في توطيد العقيدة بينَ العرب بما صنَعَه في حربِ الرَّدَّة، وشرعَ السنة الصالحة في تأمينِ الدولة منَ أعدائِها بتسخيرِ البعثَة، وفتحِ الفتوح، فكانَ لهُ السبقُ على خلفاءِ الإسلام في هذين العملينِ الجليلينَ.

إلا أنَّا نسمِّي عمرَ مؤسِّساً للدولة الإسلامية بمعنى آخر، غيرَ معنِي السبق في أعمالِ الخلافة. لأنَّا «أولاً» لا نجد مَكَانًا في التاريخِ أليقُ به من مَكَانِ المؤسِّسينِ للدولِ العظامِ.

ولأنَّا من جهَّةٍ أخرى لا نربطُ بينَ التأسيسِ وولايةِ الخلافة في إقامةِ دولةِ كالدولةِ الإسلامية، إذ الشَّأنُ الأولُ فيها للعقيدةِ التي تقومُ عليها، وليسُ للتوسيع في الغزوَاتِ والفتحَ، وعمرُ كانَ على نَحوِ من الأَنْحَاءِ مؤسِّساً لِدُولَةِ الإسلام قبلَ ولادَتِهِ الخلافة بِسَنَينَ، بل كانَ مؤسِّساً لها مِنْذَ أَسْلَمَ، فجَهَرَ بِدُعَوةِ الإسلام وأذانِهِ، وأَعْزَّها بِهِيَةِ وعِنْفَوَانِهِ.

وكانَ مؤسِّساً لها يَوْمَ بسطَ يَدِهِ إلى أبي بكر فبَايِعَهُ بالخلافة، وحَسِمَ الفتنةُ التي أُوشِّكَتْ أنْ تُعَصِّفَ بِأَرْكَانِهَا، وكانَ مؤسِّساً لها يَوْمَ أَشَارَ عَلَى أبي بكر بِجمعِ القرآنِ الْكَرِيمِ وَهُوَ فِي الدُّولَةِ الإسلاميةِ دُسْتُورُ الدُّسَاتِيرِ، وَدُعَامَةُ الدِّعَائِمِ، وَلَمْ يَرْجِعْ أَبَا بَكْرَ فِي ذَلِكَ حَتَّى اسْتَدْعَى زَيْدَ بْنَ ثَابَتَ كَاتِبَ الْوَحْيِ، فَأَمْرَهُ أَنْ يَتَّبِعَ أَيِّ الْقُرْآنِ؛ لِيَجْمِعَهَا مِنَ الرِّقَاعِ وَالْأَكْتَافِ وَالْعَسْبِ<sup>(١)</sup> وَصِدُورِ الرِّجَالِ، فَكَانَ ذَلِكَ أَوَّلُ الشَّرْوَعِ فِي جَمْعِ الْكِتَابِ.

هذا إلى أنَّ أَبَا بَكْرَ رضيَ اللهُ عنْهُ أَسْسَ، وَلَمْ يَتَسْعَ لِهِ الْأَجْلُ حَتَّى يَفْرَغَ مِنْ عَمَلِهِ، وَجَاءَ عَمَرُ بْنُ عَوْنَانَ بَعْدِهِ فَأَتَمَ عَمَلَهُ وَأَقَامَ الْأَسَاسَ، ثُمَّ أَقَامَ عَلَيْهِ الْبَنَاءُ، وَكَانَتْ

(١) الأكتاف: جمع كتف، والعسب: جمع عسَبٍ، وهو جريد النَّخل، كانوا يَنْزَعُونَ خُوصَهُ، ويَكْتَبُونَ فِي طَرْفِهِ الْعَرِيشَ، وَكَانَ الْعَرَبُ يَكْتَبُونَ ذَلِكَ عَلَى صَفَائِحِ الْحَجَارَةِ، وَعَلَى الْأَضْلَاعِ وَالْأَكْتَافِ.. إلخ.

قدرته على التأسيس هي آية الآيات فيه وفي ذلك العصر من البداوة البدائية؛ لأنَّه التفت إلى مواضعه الخليقة بالاهتمام والتقديم، كأنَّه راجع تاريخ عشرين دولة مستفيدة الملك، راسخة العمران، وهي قدرة تروعنا وتدهىتنا لو شهدناها من ملك تربى على الملك، وسلفه<sup>(١)</sup> على عرشه سلط<sup>(٢)</sup> من الملوك. وأولى أن تروعنا وتدهىتنا من رجل البدائية الذي يقدم على أمر جديد لم تعنَه فيه السوابق، ولم يهتدَّ فيه إلَّا بما اختار هو وأن يهتدِّ إلى.

فبعد جمع القرآن لا نعرف عملاً يقترن به، ويلازمُه، ويعد من أسس الدولة العربية كالعمل على تصحيح اللغة وحفظها من الخلط والفساد. وكلاهما عمل لا يفطن إليه إلَّا من طبع على سلية التأسيس، وأخذ بها من أصولها، وكلاهما فطن إليه هذا المؤسس الكبير، على أهون ما يكون من البساطة والسهولة، فأشار بوضع علم النحو، كما أشار بجمع آي القرآن، وكان أثره في تدعيم الدولة الأدبية كأثره في تدعيم دولة الغزوات والفتواج.

وندر في الدولة الإسلامية نظام لم تكن له أولية فيه.. فافتتح تاريخاً، واستهل حضارة، وأنشأ حكومة، ورتب لها الدواوين، ونظم فيها أصول القضاء والإدارة، واتخذ لها بيت مال، ووصل بين أجزائها بالبريد، وحمى ثغورها بالمرابطين، وصنع كل شيء في الوقت الذي ينبغي أن يصنع فيه، وعلى الوجه الذي يحسن به الابتداء، فأوجز ما يقال فيه أنه وضع دستوراً لكل شيء، وتركه قائماً على أساس ملن شاء أن يبني عليه.

وملاك<sup>(٢)</sup> النظم الحكومية كلها نظام الشورى الذي أقامه عمر على أحسن ما يقام عليه في زمانه، فجمع عنده نخبة الصحابة للمشاورة والاستفتاء، وضمن بهم على العمالة في أطراف الدولة، تنزيهاً لأقدارهم، وانتفاعاً برأيهم، واعتزازاً بتأييدهم له، ومعاونتهم إياه فيما يتولاه من ثواب أو عقاب.

وجعل موسم الحج موسمًا عاماً للمراجعة والمحاسبة واستطلاع الآراء في أقطار الدولة من أقصاها إلى أقصاها، يفدي فيه الولاية والعمال لعرض حسابهم، وأخبار ولايتهم، ويُفدي فيه أصحاب المظالم والشكایات لبسط ما يشكِّهم، ويُفدي

(١) سلفه: تقدمة.

(٢) ملاك الأمر: قوامه وأساسه، يقال: القلب ملاك الجسد.

فيه الرقباء الذين كان يبشعهم في أنحاء البلاد لمراقبة الولاة والعمال.. فهـي «جمعية عمومية» كـأوفـي ما تكون الجمعيات العمومية في عـصر من العـصور.

وكان عمر يستشير جميع هؤـلـاء ويـشيرـ عليهمـ، ويـستـمعـ لهمـ ويـسـمعـهمـ، ويـتوـخـيـ فيـ جـمـيعـ ذـكـ تـمـحـيـصـ الرـأـيـ، وـإـبـرـاءـ الـذـمـةـ، وـالـخـلـوـصـ إـلـىـ التـبـعـةـ السـلـيـمةـ منـ العـقـابـيـلـ.

وـإـنـ أـضـعـفـ النـاسـ رـأـيـاـ لـمـ يـسـتـضـعـفـ فـضـلـ الـأـمـيـرـ فـيـ عـمـلـ تـوـلـاهـ؛ لـأـنـهـ عـمـلـهـ بـمـشـاـوـرـةـ غـيـرـهـ.

فـإـنـ بـابـ المـشـاـوـرـةـ مـفـتوـحـ لـكـلـ إـنـسـانـ، وـلـيـسـ كـلـ إـنـسـانـ مـعـ ذـكـ بـالـذـىـ يـرـيدـ أـنـ يـسـتـشـيرـ، أـوـ الذـىـ يـعـرـفـ كـيـفـ يـسـتـشـيرـ إـذـاـ أـرـادـ، أـوـ بـالـذـىـ يـحـسـنـ الـمـواـزـنـةـ بـيـنـ الـأـرـاءـ إـنـ عـرـفـ مـنـ يـسـتـشـيرـهـ، وـمـنـ يـقـبـلـ مـشـورـتـهـ فـيـ حـالـةـ، وـيـرـفـضـهـ فـيـ حـالـةـ أـخـرىـ.

إـنـ المـشـاـوـرـةـ لـفـنـ عـسـيـرـ.

وـإـنـ الذـىـ يـنـتـفـعـ بـمـشـورـةـ غـيـرـهـ لـأـقـدـرـ مـنـ يـشـيرـ عـلـيـهـ.

وـقـدـ كـانـ عـمـرـ عـبـقـرـىـ هـذـاـ الفـنـ الذـىـ لـاـ يـجـارـىـ. وـكـانـ مـنـ بـدـعـهـ الـلـهـمـةـ فـيـ هـذـاـ الفـنـ عـسـيـرـ أـنـهـ لـمـ يـلـتـمـسـ الرـأـيـ عـنـدـ أـهـلـ الـحـنـكـةـ وـالـخـبـرـةـ وـكـفـىـ، بـلـ كـانـ يـلـتـمـسـهـ كـذـكـ عـنـدـ أـهـلـ الـحـدـةـ وـالـنـشـاطـ، مـمـنـ يـنـاقـضـونـ أـولـئـكـ فـيـ الشـعـورـ وـالـتـفـكـيرـ.. فـكـانـ كـمـاـ روـىـ يـوـسـفـ بـنـ الـمـاجـشـونـ: «إـذـاـ أـعـيـاهـ الـأـمـرـ الـمـعـضـلـ دـعـاـ الـأـحـدـاـثـ فـاـسـتـشـارـهـمـ لـحـدـةـ عـقـولـهـمـ». وـإـنـهـ لـإـلـهـامـ فـيـ فـنـ الـاـسـتـشـارـةـ، لـاـ يـلـهـمـهـ إـلـاـ صـاحـبـ رـأـيـ أـصـيـلـ، فـمـنـ الرـأـيـ أـصـيـلـ أـنـ يـخـبـرـ<sup>(1)</sup>ـ إـنـسـانـ كـيـفـ يـسـتـعـيـرـ آرـاءـ الـمـشـيرـيـنـ. اـنـظـرـ إـلـيـهـ كـيـفـ يـسـتـشـيرـ فـيـ اـخـتـيـارـ أـمـيـرـ تـعـلـمـ أـنـ الـاـسـتـشـارـةـ كـمـاـ قـلـنـاـ فـنـ، وـأـنـهـ فـنـ عـسـيـرـ..

قـالـ لـأـصـحـابـهـ: دـلـوـنـىـ عـلـىـ رـجـلـ أـسـتـعـمـلـهـ.

فـسـالـوـهـ: مـاـ شـرـطـكـ فـيـهـ؟

قـالـ: «إـذـاـ كـانـ فـيـ الـقـومـ وـلـيـسـ أـمـيـرـهـ، كـانـ كـأـنـهـ أـمـيـرـهـ، وـإـذـاـ كـانـ أـمـيـرـهـ كـانـ كـأـنـهـ رـجـلـ مـنـهـمـ».

(1) خـبـرـ الـأـمـرـ يـخـبـرـهـ مـنـ بـابـ نـصـرـ: عـلـمـهـ.

إن الذي يسأل هكذا لهو أقدر من الذي يجيبه بالصواب؛ لأنه قطع له ثالثى الطريق السديد إلى الجواب.

وكان ربما استشار العدو الذى لا يأمنه، كما فعل فى سماع رأى الهرمزان فى أمر الحرب الفارسية؛ لأنه بصير يطلب نوراً، فإن رأى النور استوى لديه أن يحمل له المصباح عدو أو صديق.

ومن اليسير، إذا تعقينا<sup>(١)</sup> مشاورات عمر، أن نعلم أنه هو واضح دستور الشورى فى الدولة الإسلامية، وأن الشورى التى وضع دستورها هي شورى الرأى الأصيل، يستعين بكل أصيل من الآراء.

وقد وضع لقاده دستور الحرب، أو دستور الزحف من الجزيرة العربية إلى تخوم<sup>(٢)</sup> أعدائها، كأحسن ما يضعه رئيس دولة لقاده وأجناده.

فأرسل المدد إلى العراق وعليه أبو عبيد بن مسعود الشقفى، وعلمه كيف يستشير مجلس الحرب الذى معه، وكيف يقدم فى موضع الإقدام، ويترىث فى موضع التريث، وأجمل له ذلك فى قوله: «اسمع من أصحاب رسول الله ﷺ، وأشركهم فى الأمر، ولا تجتهد مسرعاً بل اتئذ، فإنها الحرب لا يصلحها إلا الرجل المكىث<sup>(٣)</sup>، الذى يعرف الفرصة، ولا يمنعنى أن أؤمر سليطاً «ابن قيس» إلا سرعته إلى الحرب والسرعة إلى الحرب - إلا عن بيان - ضياع». وزاده تبصرة بالحية فقال له: «إنك تقدم على أرض المكر والخديعة والخيانة والجبرية<sup>(٤)</sup>: تقدم على قوم تجرأوا على الشر فعلموا وتناسوا الخير فجهلوه فانظر كيف تكون، وأحرز<sup>(٥)</sup> لسانك ولا تفشين سرك، فإن صاحب السر - ما يضبطه - متحصن لا يؤتى من وجه يكره، وإذا لم يضبطه كان بمضيعة».

فهى المشاورة، ثم أناة فى الاجتهد، إلا أن تجب السرعة ببيان وثقة، فليكن الإسراع. وهذه وصية عمر بن الخطاب الذى يظن به الاندفاع، وينسى من يظن به هذا الظن أنه قوى الاندفاع وقوى الضابط فى وقت واحد، وعندما يقترب الاندفاع بضابط فهو مزية وليس بعيد.

(١) تعقينا: تتبعنا. (٢) تخوم: حدود، جمع تخم. (٣) المكث: الذى لا يتعجل فى الأمر.

(٤) الجبرية: بفتح الجيم وسكون الباء مع تشديد الياء: الكبر مثل الجبروت.

(٥) أحرز: الحرز المكان الحصين، فالمراد حصن لسانك، وأضبطة ولا تشرر.

وكتب إلى سعد بن أبي وقاص بعد اختياره لحرب فارس، وفي كتابه له قبس من هذا المعنى: «إذا انتهيت إلى القادسية، وهو منزل رغيب خصيّب، دونه<sup>(١)</sup> قناطر وأنهار ممتنعة، ف تكون مسالحك<sup>(٢)</sup> على أنقابها<sup>(٣)</sup> ويكون الناس بين الحجر والمدر<sup>(٤)</sup>، على حافات الحجر، وحافات المدر، والجراع<sup>(٥)</sup> بينها، ثم الزم مكانك فلا تبرحه، فإنك إذا أحسوك أنغصتهم، ورموك بجمعهم الذي يأتي على خيالهم ورجلهم، وحدهم وجدهم<sup>(٦)</sup>، فإن أنت صبرتم لعدوكم، واحتبستم لقتاله، وقويتم الأمانة رجوت أن تنتصروا عليهم، ثم لا يجتمع لكم مثلهم أبداً، إلا أن يجتمعوا وليست معهم قلوبهم، وإن تكن الأخرى<sup>(٧)</sup> كان الحجر في أدباركم، فانصرفتم من أدنى مدرة من أرضهم إلى أدنى حجر من أرضكم، ثم كنتم عليهم أجرأ وبها أعلم، وكانوا عنها أجبن وبها أجهل، حتى يأتي الله بالفتح».

ثم كتب إليه يستوّصفه المنازل التي نزل بها ويسأله: «أين بلغك جمعهم؟ ومن رأسهم الذي يلي مصادمتكم؟ فإنه قد منعني من بعض ما أردت الكتاب به قلة علمي بما هجمتم عليه، والذي استقر عليه أمر عدوكم. فحص لنا منازل المسلمين والبلد الذي بينكم وبين المدائن صفة كائني أنظر إليها، واجعلني من أمركم على الجلية».

وكتب إلى أبي عبيد وقد ترك حصار حلب يستضعف رأيه في ترك حصارها: «.. سرني ما علمت من الفتح، وعلمت من قتل من الشهداء، وأما ما ذكرت من انصرافك عن قلعة حلب إلى النواحي التي قربت من أنطاكية فهذا بئس الرأي.. أترك رجالاً ملكت دياره ومدينته، ثم ترحل عنه، وتسمع أهل النواحي والبلاد بأئن ما قدرت عليه؟.. فما هذا برأي.. يعلو ذكره بما صنع، ويطمع من لم يطمع، فترجع إليك الجيوش وتكلّب ملوكها. فإياك أن تبرح حتى يحكم الله وهو خير الحاكمين.. وقد أسفت إليك كتابي هذا ومعه أهل

(١) دونه: بيتك وبيته. (٢) مسالحك: جمع مسلحة على وزن مصلحة، جند المراقبة على الحدود.

(٣) أنقابها: جمع نقب، وهو هنا الطريق في الجبل.

(٤) المدر: جمع مدرة، وهي القرية والحضر، وعكسها الوير أي الباية، والمراد بالحجر من أرض العرب الأرض الجبلية الوعرة.

(٥) الجراع: جمع أجرع، وهو الأرض ذات الحزنة، تشاكل الرمل ولا تنبت.

(٦) حدهم وجدهم: يقال «فلان له جد وحد» أي له بأس وقوّة. (٧) الأخرى: يقصد النكسة أو الانهزام.

مشارف<sup>(١)</sup> اليمن ممن وهب نفسه لله ورسوله، ورغم في الجهاد في سبيل الله، وهم عرب وموال<sup>(٢)</sup>، رجال وفرسان، والمدد يأتيك متواлиً إن شاء الله تعالى».

فكان دستوره في الحرب أن يضع الأساس العامة، ويعهد في تنفيذها إلى ذي خبرة وأمانة، ولا يتخلى عن تبعته العظمى في مصائر الحرب كل التخل، اعتماداً على القائد وحده، إذ ليس القائد بالمسؤول الوحيد عن المصير.

فإذا رأى القائد رأياً وخالفه هو في رأيه أعاده بالمدد والمشورة على الأخذ بالرأي الذي دعاه إليه، وأبطل معاذيره بتوضيح الأمر وإعانته عليه.

ولقد كان إلى جانب هذا السهر على الميادين عامة، لا يغليد القائد فيما يحسن أن تتنطلق فيه، فإذا تجاوز الأمر سياسة الحرب العامة من فتح الميادين وفك الحصار وانتظار الهجوم، فمن حق القائد عنده أن يختار لنفسه ولا ينتظر الرجوع إليه، وأن يجري في إدارة المعركة على الوجه الذي تملّيه ضرورة الساعة، ولهذا استشاره أبو عبيدة في دخول الدروب خلف العدو، فكتب إليه: «أنت الشاهد وأنا الغائب، والشاهد يرى ما لا يرى الغائب، وأنت بحضور عدوك، وعيونك يأتونك بالأخبار، فإن رأيت الدخول إلى الدروب صواباً فابعث إليهم السرايا، وادخل معهم بلادهم، وضيق عليهم مسالكهم، وإن طلبوا إليك الصلح فصالحهم...».

فهو يضع القواعد العامة للحملة كلها منذ بدأتها.

وهو يختار القائد الضليع بتسخير تلك الحملة.

وهو بعد هذا لا يعفى نفسه من التبعة، ولا يعفى القائد من واجب الرجوع إليه في المواقف الحاسمة، ولا يغليد فيما هو أدرى به وأقدر على الاختيار فيه.. ولا ينسى أن يعيشه إذا خالفه في الرأي ليتفق الرأيان المختلفان. فإذا رجع القائد إلى الحصار الذي أزمع أن يتركه رجع إليه وهو مؤمن بصواب ما يعمل ليستمد من الإيمان بالصواب قوة لن يشعر بها وهو يؤدى عملاً يخالف الصواب في تقديره.

وهذه السياسة هي السياسة التي جرى عليها عمر في جميع بعوشه وغزواته

(٢) الموالى: يطلق على العتقاء والنصر والخلفاء.

(١) مشارف الأرض: أعلىها.

وصاية، وهي السياسة التي لا يستطيع حاكم أن يجري على غيرها في حرب قديمة أو حديثة، وقد جرى عليها فجعلته كاسب النصر، كما يكسبه القائد في الميدان، وجعلت بطل الفرس رستم المشهور في التواريχ والأساطير يقول: إن عمر هو هازمه في الميدان، و«أنه هو عمر الذي يكلم الكلاب فيعلمهم العقل! أكل عمر كبدى، أحرق الله كبده....».

وربما أخطأ القائد الذي يختاره، فمنته التبعة من هذا الجانب، لأنه هو المسئول عن اختياره. غير أنها لا تمسه من جانب، إلا أعفى منها من جانب آخر، أو جوانب عددة، كما حدث في وقعة الجسر التي قتل فيها قائد أبو عبيد المتقدم ذكره، ثم انهزم فيها جيش المسلمين فهو مسئول عن اختيار هذا القائد، كما يسأل كل رئيس دولة في مثل ذلك، ولكن أعتذر على التحقيق أكبر من أخطائه في كل مسألة من هذا القبيل، وفي هذه المسألة بعينها كان اختياره لأبي عبيد إنصافاً له حجته الراجحة فيه؛ لأنه كان أول من أجاب الدعوة إلى القتال، فلم ير من الإنصاف أن يؤخر المتقدم، ويقدم عليه المتخلفين، وقد سوّغ الرجل اختياره إياه بانتصاراته الأولى التي رفعت شأنه بين القواد، فلما أخطأ جاءه الخطأ من مخالفة عمر في وصاية، ومنها وجوب التريث والحذر من عبور الأنهار والجسور، ولم يكن على عمر لوم في تنحية عن التنبية والتحذير.

\*\*\*

و قبل أن يضع دستوراً للولاية وضع دستوراً لنفسه قوامه أن الحكم مهنة<sup>(١)</sup> للحاكم ومهنة للمحكومين، و«أنه لا يصلح إلا بشدة لا جبرية<sup>(٢)</sup> فيها، ولين لا وهن<sup>(٢)</sup> فيه».. وأن الخليفة مسئول عن ولاته واحداً واحداً في كل كبيرة وصغرى، ولا يعفيه من اللوم أنه أحسن الاختيار.

قال يوماً لمن حوله: أرأيتم إذا استعملت عليكم خير من أعلم، ثم أمرته بالعدل، أكنت قضيت ما على<sup>أ</sup> قالوا: نعم. قال: لا، حتى أنظر في عمله أعمل بما أمرته أم لا».

وعهوده على نفسه هي خير العهود التي تؤخذ على ولاة الأمر، وأبينها

(١) مهنة: اختبار، ومهنة - من باب قطع - وامتحنه: اختبره، والاسم المحن، ولذا سميت المصائب بالمحن؛ لأنها اختبار للإنسان. (٢) جبرية: جبروت وطغيان. (٢) وهن: ضعف.

للحذف القائمة بين الراعي والرعيـة، وخير ما فيها أنه كان يحث الناس على الاستغناء عن التحاكم إلى الحكام، خلافاً ل أصحاب الأمر الذين يودون لو فرضوا لأنفسهم حكماً في كل شيء، فكان يقول لهم: «أعطوا الحق من أنفسكم، ولا يحمل بعضكم بعضاً على أن تحاكموا إلى...»

وجمع صلاح الأمر<sup>(١)</sup> في ثالث: «أداء الأمانة، والأخذ بالقوة، والحكم بما أنزل الله». وصلاح المال في ثالث: «أن يؤخذ من حق، ويعطى في حق، ويمنع من باطل».

وعاهد الناس فقال: «لكم على ألا أجتنى شيئاً من خراجكم، ولا ما أفاء الله عليكم ألا من وجهه، ولكم على إذا وقع في يدي ألا يخرج مني إلا في حق، ولكم على أن أزيد عطايـاكم وأرزاقـم إن شاء الله وأسد ثغوركم<sup>(٢)</sup>، ولكم على ألا أقيـم في المـهـالـكـ، ولا أجـمـرـكـمـ أـىـ أحـبـسـكـمـ فيـ ثـغـورـكـ، وـإـذـاـ غـبـتـمـ فيـ الـبـعـوـثـ فـأـنـاـ أـبـوـ الـعـيـالـ حـتـىـ تـرـجـعـواـ إـلـيـهـمـ، فـاتـقـواـ اللـهـ عـبـادـ اللـهـ، وـأـعـيـنـوـنـىـ عـلـىـ أـنـفـسـكـمـ بـكـفـهـاـ عـنـىـ، وـأـعـيـنـوـنـىـ عـلـىـ نـفـسـيـ بـالـأـمـرـ بـالـمـعـرـوفـ وـالـنـهـيـ عـنـ الـنـكـرـ، وـإـحـضـارـيـ النـصـيـحةـ فـيـمـاـ وـلـانـىـ اللـهـ مـنـ أـمـرـكـمـ».

ومن أوائل عهوده في بيان الحق الذي يرشح الحاكم لولاية الحكم: «أيها الناس، إني قد وليت عليكم، ولو لا رجاء أن أكون خيركم لكم، وأقواكم عليكم، وأشدكم استضلاعاً بما ينوب من مهم أموركم ما وليت ذلك منكم».

فأحق الناس بالحكم أقدرهم على البر والحزم والنهوض بالأعباء، وليس له في غير ذلك حق يرشحه للحكومة.

ومن أوائل خطبه بعد توليه الخلافة: «إن الله ابتلاكم بي، وابتلاني بكم وأبـقـانـيـ فـيـكـمـ بـعـدـ صـاحـبـيـ، فـلـاـ وـالـلـهـ لـاـ يـحـضـرـنـىـ شـىـءـ مـنـ أـمـرـكـمـ فـيـلـيـهـ أـحـدـ دـوـنـىـ، وـلـاـ يـتـغـيـبـ عـنـيـ فـأـلـوـ<sup>(٢)</sup>ـ فـيـهـ عـنـ أـهـلـ الصـدـقـ وـالـأـمـانـةـ، وـلـئـنـ أـحـسـنـاـ لـأـحـسـنـ إـلـيـهـمـ، وـلـئـنـ أـسـاعـوـ لـأـنـكـلـنـ بـهـمـ».

(١) أي أمر الدولة.

(٢) الثغور: جمع ثغر، وهو من البلاد الموضع الذي يخاف منه هجوم العدو، ويقصد بسد الثغور: الدفاع.

(٢) ألا يألو: أي قصر يقصر من باب عدا، قالوا، ألا يألو، أي أقصر، ومنه: لا ألوك نصحاً، أي: لا أقصر في نصحك، ولا أدنـجـ جـهـداـ فيـهـ.

فهو يعاوههم أن يلى الأمر بنفسه فى كل ما حضره، وألا يعهد فيه إلى غيره إلا إذا غاب عنه، ثم لا يكون وکلاوہ فيه إلا من أهل الصدق والأمانة، ثم هو لا يدعهم وشأنهم بعد ذلك، بل يراقبهم ويتتبع أعمالهم فيحسن إلى من أحسن، وينكل بمن أساء.

وقد كان يقول، ويعنى ما يقول، ويعمل بما يقول.

وصارح القوم فيما لا يحصى من الخطب والأحاديث أن له عليهم حق الطاعة فيما أمر الله، فلا طاعة لخلوق فى معصية الخالق، وأن لهم عليه حق النصيحة ولو أذوه فيها. ومن ذلك الرواية المشهورة التى سأله الناس فيها أن يدلوه على عوجه، فقال له أحدهم: «والله لو علمنا فيك اعوجاجاً لقونناه بسيوفنا». فحمد الله أن جعل فى المسلمين من يقوم اعوجاج عمر بسيفه.

ولم يكن يبيع من مال المسلمين أجرأ لعمله، إلا ما يقيم أوده<sup>(۱)</sup>، وأود أهله عند الحاجة إليه، فإن رزقه الله ما يغنىه عن بيت المال، كف يده عنه: «.. ألا وإنى أنزلت نفسي من مال الله بمنزلة ولى اليتيم، إن استغنتي استعفت، وإن افتقرت أكلت بالمعروف، تقرم<sup>(۲)</sup> البهيمة الأعرابية: القضم لا الخضم». أى كما تأكل ماشية البارية قضمًا بأطراف أسنانها لا مضغاً وطحناً بأضراسها.

ولما سئل عما يحل للخليفة من مال الله، قال: «إنه لا يحل لعمر من مال الله إلا حلتان: حلة للشتاء وحلة للصيف، وما أحج به وأعتمر<sup>(۳)</sup> وقوت أهلى كرجل من قريش ليس بأغناهم ولا بأفقرهم، ثم أنا بعد رجل من المسلمين».

وقد كان أنسخى من ذاك فى تقديره لأرزاق الولاة والعمال، فقدر لعمار بن ياسر حين وفاة الكوفة ستمائة درهم فى الشهر له ولمساعديه، يزاد عليها عطاوه الذى يوزع عليه كما توزع الأعطية على أمثاله، ونصف شاة ونصف جريب<sup>(۴)</sup> من الدقيق. وقد لعبد الله بن مسعود مائة درهم وربع شاة لتعليم الناس فى الكوفة، وقيامه على بيت المال فيها، ولعثمان بن حنيف مائة وخمسين درهماً وربع شاة فى اليوم، مع عطائه السنوى وهو خمسة آلاف درهم.. وهكذا على حسب الولايات والنفقات.

(۱) أود: أود من باب طرب: عوج، فالاود العوج، والمراد ما يكفى حاجاته الضرورية.

(۲) تقرم: أى أكل أكلًا ضعيفاً، والمراد أكل أخف أكل من أخفن طعام.

(۳) الحج معروفة، والعمرة: الحج الأصغر، وهى مأخوذة من الاعتمر، أى: الزيارة.

(۴) الجريب: مكيال كان يستخدم، يمكن أن يقدر بما يعادل ۳۶۰ رطلًا.

وكان يحظر على الولاة مظاهر الخيال والأبهة التي تبعد ما بينهم وبين الرعية، ولكنه ينظر في أعدائهم فيقبلها أو يغضي عنها، ما توقف صلاح الولاية على ذلك. قدم إلى الشام راكباً على حمار، فتقاوه عامله معاوية بن أبي سفيان في موكب عظيم، فلما رأه معاوية نزل وسلم عليه بالخلافة، فمضى في سبيله ولم يرد عليه سلامه، فقال له عبد الرحمن بن عوف: أتعبت الرجل يا أمير المؤمنين، فلو كلامته! فالتفت إذ ذاك إلى معاوية وسأله: إنك لصاحب الموكب الذي أرى؟

قال: نعم!

قال: مع شدة احتجابك ووقوف ذوي الحاجات ببابك؟

قال: نعم.

قال: ولم يحيك!

قال: لأننا ببلاد كثُر فيها جوايس العدو، فإن لم نتخذ العدة والعدد استخف بنا، وهجم علينا، وأما الحجاب فإننا نخاف من البذلة<sup>(١)</sup> جرأة الرعية، وأنا بعد عاملك، فإن استنقصتني نقصت، وإن استزدنتي زدت، وإن استوقفتني وقفت! فقال عمر: ما سألك عن شيء إلا خرجم منه. إن كنت صادقاً فإنه رأى لبيب، وإن كنت كاذباً فإنها خدعة أريب<sup>(٢)</sup>، لا أمرك ولا أنهاك».

أما دستور الولاة عنده فأساسه أن الولادة تمييز بالواجب والكافع، وليس تمييزاً بالوجاهة والاستعلاء، فكان يقول للوالى: «افتح لهم بابك وياشر أمرهم بنفسك، فإنما أنت رجل منهم، غير أن الله جعلك أثقلهم حملأ».

وشغله كل الشغل أن تخضع الرعية لواليها، رغبة في حكمه، واطمئناناً إلى عدله، فكان يقول للوالى: «اعتبر منزلك عند الله بمنزلك من الناس». ويقول للرعية: «إنى لم أبعث إليكم الولادة ليضربوا أبشاركم<sup>(٣)</sup>، ويأخذوا أموالكم، ولكن ليعلموكم ويخدموكم».

وتستوى عنده رغبة الرعية من المسلمين، ورغبة الرعية من غيرهم. فلما رأى أقواماً ذميين ينقضون العهد، ويثورون على الدولة، طلب من صلحاء البصرة

(٣) أبشاركم: جلوهم.

(٢) أريب: ذكي.

(١) البذلة: الابتدال وترك الكلفة.

وفدًا فيهم الأحنف بن قيس، وهو مصدق عنده، فسأله: «إنك عندي مصدق وقد رأيتك رجلاً فأخبرني المظلمة<sup>(١)</sup> نفر أهل الذمة أم لغير ذلك؟».

فقال الأحنف: «لا بل لغير مظلمة، والناس على ما تحب».

فهذا باله وقال: «فنعم إذن<sup>(٢)</sup>.. انصرفوا إلى رحالكم»

وربما ذهب في إرضاء الرعية مذهبًا لم يحلم به الغلاة من المطالبين بحقوق الشعوب في هذه العصور.

فكان من قواده وولاته سعد بن أبي وقاص، قائد المظفر في حروب فارس، وقريب رسول الله ﷺ، والرجل الذي جعله عمر واحدًا من ستة يستشارون بعده في أمر الخلافة، فثارت به طائفة من أتباعه، وشكنته إلى عمر وجيوش الفرس تتجمع للغزو والثأر. فلم يشغله ذلك عن تحري الأمر من مصادره، وإيفاد من يبحث عن حقيقة الشكوى بين أهلها فبعث بوكيله على العمال محمد ابن مسلمة يسأل عن سعد وسيرته في الرعية، وكلما سأله جماعة أثروا عليه، إلا من شكوه، فقد أحجم فريق منهم لم يمدحوه ولم يذموه، وقال فريق منهم: «إنه لا يقسم بالسوية، ولا يعدل في القضية، ولا يغزو في السرية».

فعاد محمد بن مسلمة إلى المدينة وسعد معه، وأعاد عمر سؤاله فلم تثبت له من أمره ريبة، إلا أنه اتقى الفتنة والخطوب منذرة، فعزله وقال لشاكيه: «إن الدليل على ما عندكم من الشر فهو حكم لهذا الأمر، وقد استعد لكم من استعد، وأيم الله لا يمنعني ذلك من النظر فيما لديكم وإن نزل بكم». وقال سعد يومئذ مبرئاً له من تهمة خصومه: «هكذا الظن بك يا أبي إسحاق! ولو لا الاحتياط لكان سبب لهم بيئنا». ثم أبي أن يفارق الدنيا وفي ذمته شهادة لسعد يعلنها لملأ المسلمين، فلما حضرته الوفاة، وسأله أن يستخلف، أبي أن يخلف أحداً من أهله، وسمى علياً وعثمان وطلحة والزبير وعبد الرحمن بن عوف وسعداً «لأنهم نفر توفي رسول الله وهو عنهم راض، فائيهم استخلف فهو الخليفة».. ثم قال: فإن أصابت سعداً فذاك، وإنما فائيهم استخلف فليستعن به، فإني لم أعزله من عجز ولا خيانة.

وهذا مثل من أمثلة الوفاء بجميع الحقوق، والرعاية لجميع الذم من حاكمين

(١) المظلمة: بفتح الميم وكسر اللام: اسم لما تطلب به عند الظالم كالظلمة. (٢) أى لا ضير إذن.

ومحكومين، ولا يبعد أن يقع الغبن على بعض الولاة الكفافة من فرط العناية بشكایات الرعية، إلا أن عمر في حزمه وعلمه لم يكن يفوته مفرق الصواب بين الأمرين، فغبن وال أو قائد أهون من غبن أمة أو جيش.. ومن أقواله في ذلك: «هان شيء أصلح به قوماً أن أبدلهم أميراً مكان أمير».

بل ربما جرى منه حكم العزل على الولاة الكفافة لغير سبب من أسباب الشكایة أو القصاص، وإنما هو سبب من الأسباب التي ترجع إلى سلامنة الدولة، أو ما نسميه في العصور الحديثة بالسياسة العليا. وهذه أسباب لا يصح أن يغفل عنها ولاة الأمر في أيام تأسيس الدول وتجربة النظم الحديثة، وأولها عصمة الدولة من فتنة المقدرين المحبوبين.

فربما كان الوالي المقدّر المحبوب أخطر على الدولة الناشئة في تأسيسها من الوالي العاجز البغيض، إذا لم يتعهده نظر ثاقب وحساب عسير.

فقد تزين له نفسه، أو تزين له رعيته أن يستقل بالأمر وينتقل لذلك ما شاء من المعاذير، فإن فاته الاستقلال ورئيسه قوى مهيب، لم يفته بعد زوال ذلك الرئيس، ولو جاء بعده من يضارعه في القوة والمهابة، لأن الفترة بين زوال عهد واستقرار عهد آخر تؤذن بمثل هذا التقلّل، وتفتح الثغرات لمن يريد أن يلتج(١) منها بعد طول ترخيص واستعداد.

ولم يكن عمر بن الخطاب يعرف تاريخ الإسكندر المقدوني وتاريخ العترة من قياصرة الرومان، ولا كان الغيب قد انكشف له فرأى ما تلاه من الأمثلة في دول المغول وال Ottomans، ودول المسلمين من الشرقيين والغربيين، ولكنه لو استقصى أخبارهم جميعاً وعرف فتنة الولاية بعد زوالهم لما ندم لحظة على عزل الذين عزلتهم وهو يقول لهم: إنما عزلتكم لكيلا أحمل على الناس فضل عقولكم، أو لكيلا تفتتنوا بالناس كما افتتن الناس بكم. ولكن له سبب آخر وجيه، بالغ في الوجاهة، يدعوه إلى تغليب رغبات الرعية على مكانة الولاية، وهو عصمة الدولة من أولئك الولاية أن يطول بهم العهد، وتنتم لهم القدرة، ويحوطهم الحب والولاء، فلا يبقى بينهم وبين الانقضاض(٢) إلا الفرصة السانحة وهي أقرب شيء سنوحاً في إثبات التأسيس والانتقال.

(٢) المراد الخروج على الدولة والاستقلال بالولاية.

(١) يلتج: مضارع ولتج، أي: دخل.

وما لم يكن عزل العمال لسبب من أسباب السياسة العليا التي من هذا القبيل، فلا جزاء إلا بقسطاس دقيق محيط، ولا سيما في الشؤون المالية، لأنَّه يعتمد في محاسبتهم على وسائل متفرقة يستدرك بعضها نقص بعض، فلا تكاد تخفي عليه خافية مما يريد الوقوف عليه.

فمن هذه الوسائل أنه كان يحصل أموالهم قبل الولاية ليحاسبهم بها على ما زادوه بعد الولاية مما يدخل في عداد الزيادة المعقولة، ومن تعلل منهم بالتجارة لم يقبل منه دعواه؛ لأنَّه كان يقول لهم: إنما بعثناكم ولاة ولم نبعثكم تجاراً.

ومنها أنه كان يرصد لهم الرقباء والعيون من حولهم؛ ليبلغوه ما ظهر وما خفي من أمرهم، حتى كان الوالي من كبار الولاية وصغارهم يخشى من أقرب الناس إليه أن يرفع نبأه إلى الخليفة.

ومنها أنه كان ينذر لهم وكيلًا خاصًا يجمع شكايات الشاكين منهم، ويتولى التحقيق والمراجعة فيها، ليستوفي البحث فيما ينقله الرقباء والعيون.

ومنها أنه كان يأمر الولاية والعمال أن يدخلوا بلادهم نهاراً إذا قفلوا<sup>(١)</sup> إليها من ولاياتهم ليظهر معهم ما حملوه في عودتهم، ويحصل نبؤه بالحراس والأرصاد الذين يقيّمهم على ملقي الطريق.

ومنها أنه كان يستقدمهم في كل موسم من مواسم الحج؛ ليحاسبهم ويسمع ما يقولون وما يقال فيهم، وعليهم شهود من يشاء أن يحضر الموسم من أهل البلاد ونوى في أواخر أيامه أن يستكمل الرقابة بالسير في البلاد «فيقيم شهرين شهرين في الشام ومصر والبحرين والكوفة والبصرة وغيرها» فإنه ليعلم «أن للناس حواجز تقطع عنه، أما هم فلا يصلون إليه، وأما عمالهم فلا يرثونها إليه».

وكان لا يكتفى بوسائله تلك إذا استرط، فيعمد إلى الحيلة للكشف عن الخبايا التي تربّيه، ومن ذلك أنه سمع بعوده أبي سفيان من عند ولده معاوية إلى الشام، فوقع في نفسه أن ولده قد زوده في عودته بمال، وجاءه أبو سفيان مسلماً فقال له: أجزنا<sup>(٢)</sup> يا أبي سفيان! قال: ما أصبتنا شيئاً فنجيزك! فمد يده إلى خاتم في يده فأخذته منه ويعطه إلى هند زوجه، وأمر الرسول أن يقول لها

(٢) أجزنا: المقصود أعطنا.

(١) قفلوا: رجعوا.

باسم زوجها: انظرى الخرجين اللذين جئت بهما فابعثيهم، فما لبث أن عاد بخرجين فيهما عشرة آلاف درهم، فطرحهما عمر في بيت المال.

وكانت سنته إذا ثبتت على الوالى شبهة التصرف في بيت مال المسلمين: أن يصادر المال الذى ظفر به، أو يقاسم الوالى فيما أربى<sup>(١)</sup> على كسبه المعقول، فيترك له النصف ويضم النصف إلى بيت المال، وهذا عدا ما يجزيه به من عزل أو عقاب.

أما حساب الشكایات من المظالم، فكانت سنته فيه التحقيق، ثم الجزاء على شرعة المساواة بين أكبر الولاية وأصغر الرعية، بغير تفرقة بين السيئة وجزائها، فمن ضرب ضرب، ومن غصب رد ما غصب! ومن اعتدى قوبل بمثل اعتدائه، وعليه زيادة التأديب.

وقد يأخذ الوالى أحيانا بوزر<sup>(٢)</sup> ولده أو ذوى قرابته إذا وقع في نفسه أنهم يستطيلون على الناس بسلطان الولاية، ولا ينهاهم الوالى المسئول عنها.

جاء مصرى فشكى إليه واليها عمرو بن العاص، وزعم أن الوالى أجرى الخيل، فأقبلت فرس المصرى فحسبها محمد بن عمرو فرسه وصاح: فرسى ورب الكعبة! ثم اقتربت وعرفها صاحبها، فغضب محمد بن عمرو ووثب على الرجل يضربه بالسوط، ويقول له: خذها وأنا ابن الأكرمين. وبلغ ذلك أباه فخشى أن يشكوه المصرى فحبسه زمانا، وما زال محبوسا حتى أفلت وقدم إلى الخليفة لإبلاغه شكواه.

قال أنس بن مالك راوى القصة: فوالله ما زاد عمر على أن قال له: اجلس.... ومضت فترة إذا به في خلالها قد استقدم عمراً وابنه من مصر، فقدموا ومثلا<sup>(٣)</sup> في مجلس القصاص فنادى عمر: أين المصرى؟ دونك<sup>(٤)</sup> الدرة فاضرب بها ابن الأكرمين.

فضربه حتى أثخنه<sup>(٥)</sup> ونحن نشتئى أن يضربه، فلم ينزع حتى أحببنا أن ينزع من كثرة ما ضربه، وعمر يقول: اضرب ابن الأكرمين! ثم قال: أجلها<sup>(٦)</sup> على صلعة عمرو! فوالله ما ضربك ابنه إلا بفضل سلطانه.. قال عمرو فزعا: يا أمير المؤمنين قد استوفيت واشتفيت. وقال المصرى معذرا: يا أمير المؤمنين قد ضربت من ضربنى.. فقال عمر: أما والله لو ضربته ما حلنا بيتك وبينه حتى

(١) أربى: زاد. (٢) الوزر: الذنب. (٣) مثل: مثل بين يديه: انتصب قائماً، وبابه: دخل.

(٤) دونك: اسم فعل بمعنى: خذ. (٥) أثخنه: أضعفه وأوجعه وأوهنه. (٦) أجلها: أدرها.

تكون أنت الذي تدعه. والتفت إلى عمرو مغضباً يقول له تلك القولة الخالدة التي ما قالها حاكم قبله: «أيا عمرو! متى تعبدتم<sup>(١)</sup> الناس وقد ولدتهم أمهاتهم أحراراً؟».

\*\*\*

ومن هذا العدل في شئون الولاية نستطيع أن نفهم دستوره في شئون القضاء، فلن يكون هذا الدستور إلا دستور العدل المحكم في الجزاء والفصل بين الحقوق، إلا أننا نعتقد أن وصاية في القضاء أحكم وأصلح لجميع الأزمنة من جميع وصاياته فلا تعقيب بعدها لعقب في زمان، أو في زمان يليه، مهما تختلف الأقوام والأوقات.

أنشأ وظائف القضاء، وتخير لها العدول<sup>(٢)</sup> الأكفاء. ولم تكن به من حاجة هنا إلى سن الشريعة التي يحكمون بها، فإنها مائة في الكتاب والسنة، ولكنه كان في حاجة إلى تعليم القضاة كيف يتصرفون حين يتبس عليهم الأمر، فاحسن التعليم.

\*\*\*

كان يكتب لأحدهم: «إذا جاءك شيء في كتاب الله فاقض به، ولا يلفتنك عنه الرجال، فإن جاءك أمر ليس في كتاب الله، فانظر سنة رسول الله ﷺ فاقض بها، فإن جاءك أمر ليس في كتاب الله، ولم يكن فيه سنة من رسول الله فانظر ما اجتمع عليه الناس فخذ به، فإن جاءك ما ليس في كتاب الله ولم يكن فيه سنة من رسول الله، ولم يتكلم فيه أحد قبلك فاختر أى الأمرين شئت: إن شئت أن تجتهد وتقديم فتقديم، وإن شئت أن تتأخر فتأخر<sup>(٢)</sup>، ولا أرى التأخير إلا خيراً لك».

وضرب لهم أصلح الأمثلة باجتهاده واستفتائه، فلم يقطع يد السارق في عام الماجدة رعاية للزمن، ولم يقطع يد الغلام الذي سرق من سيده رعاية لسن، أو للعلاقة بين السارق والمسروق منه، واشتركت امرأة وصاحبها في قتل رجل فتخرج من قتل اثنين بواحد، حتى أفتاه على رضي الله عنه بأنهما مستحقان للقتل، كما يستحق اللصوص المتعددون أن يقام عليهم الحد إذا سرقوا لحماً من بغير واحد، فأخذ بفتواه.

\*\*\*

---

(١) تعبدتم: استعبدتم. (٢) العدول: جمع عدل، وهو العادل. (٢) تقدم: تقدم، «وتتأخر»: أى تتأخر.

ومن وصاياه للقاضي: «أَسْ بَيْنَ النَّاسِ فِي مَجْلِسِكَ وَوِجْهِكَ، حَتَّى لا يَطْمَعُ شَرِيفٌ فِي حِيفَكَ<sup>(١)</sup> وَلَا يَبْيَأُ ضَعِيفٌ مِنْ عَدْلِكَ، وَالْبَيْنَةُ عَلَى مَنْ ادْعَى، وَالْيَمِينُ عَلَى مَنْ أَنْكَرَ، وَالصَّلْحُ جَائِزٌ بَيْنَ الْمُسْلِمِينَ إِلَّا صَلْحًا حَرَمَ حَلَالًا وَأَحَلَ حَرَامًا، وَلَا يَمْنَعُ قَضَاءَ قَضِيَّتِهِ بِالْأَمْسِ ثُمَّ رَاجَعَتْ فِيهِ نَفْسُكَ، وَهَدِيتْ فِيهِ لِرَشْدِكَ أَنْ تَرْجِعَ عَنْهُ، فَإِنَّ الْحَقَّ قَدِيمٌ، وَمَرَاجِعَ الْحَقِّ خَيْرٌ مِنَ الْتَّمَادِي<sup>(٢)</sup> فِي الْبَاطِلِ. الْفَهْمُ الْفَهْمُ عِنْدَمَا يَتَلَاجِعُ<sup>(٣)</sup> فِي صَدْرِكَ مَا لَمْ يَلْغُ فِي كِتَابِ اللَّهِ وَلَا سَنَةَ النَّبِيِّ<sup>صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</sup>، وَاعْرُفْ الْأَمْثَالَ وَالْأَشْبَاهَ، وَقَسْ الْأَمْرُورُ عِنْدَ ذَلِكَ، ثُمَّ اعْمَدْ<sup>(٤)</sup> إِلَى أَحْبَاهَا إِلَى اللَّهِ وَأَشْبِهِهَا بِالْحَقِّ فِيمَا تَرَى وَاجْعَلْ لِلْمَدْعِي حَقًا غَائِبًا أَوْ بَيْنَ أَمْدَأْ يَنْتَهِي إِلَيْهِ، فَإِنْ أَحْضَرْ بَيْنَتَهُ أَخْذَتْ لَهُ بِحَقِّهِ، وَإِلَّا وَجَهَتْ عَلَيْهِ الْقَضَاءُ، فَإِنْ ذَلِكَ أَنْفَى لِلشَّكِّ، وَأَجْلَى لِلْعُمَى، وَأَبْلَغَ فِي الْعَذْرِ... الْمُسْلِمُونَ عَدُولٌ<sup>(٥)</sup> بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ إِلَّا مَجْلُودًا فِي حَدٍ أَوْ مَجْرِيًّا عَلَيْهِ شَهَادَةُ زُورٍ، أَوْ ظَنِينًا<sup>(٦)</sup> فِي وَلَاءِ أَوْ قَرَابَةِ، فَإِنَّ اللَّهَ قَدْ تَوَلَّ مِنْكُمُ السَّرَايْرَ، وَدَرَأً<sup>(٧)</sup> عَنْكُمْ بِالشَّبَهَاتِ، ثُمَّ إِيَّاكَ وَالْقَلْقَ وَالضَّجَرَ وَالتَّأْذَى بِالنَّاسِ، وَالْتَّنَكُرُ لِلْخَصْوُمِ فِي مَوَاطِنِ الْحَقِّ الَّتِي يُوجِبُ اللَّهُ بِهَا الْأَجْرَ، وَيُحْسِنُ بِهَا الْذَّخْرَ، فَإِنَّهُ مَنْ يَخْلُصُ نِيَّتَهُ فِيمَا بَيْنَهُ وَبَيْنَ اللَّهِ تَبارُكُ وَتَعَالَى، وَلَوْ عَلَى نَفْسِهِ، يَكْفِيَ اللَّهُ مَا بَيْنَهُ وَبَيْنَ النَّاسِ».

ومن وصاياه لمن يلون الحكم: «الْزَمْ خَمْسَ خَصَالٍ» يسلم لك دينك، وتأخذ فيه بأفضل حظك: إذا تقدم إليك الخصمان فعليك بالبينة العادلة أو اليمين القاطعة، وأدن الضعيف حتى يشتد قلبه وينبسط لسانه، وتعهد الغريب، فإنك إن لم تتعهد ترك حقه ورجع إلى أهله، وإنما ضيع حقه من لم يرافق به، وأس بين الناس في لحظك وظرفك، وعليك بالصلح بين الناس ما لم يستبن لك فصل القضاء».

\*\*\*

تلك نماذج متفرقة من وصاياه للقضاة، وولادة الأحكام، وهي فيما نراه أحكام وصاياه، وأقربها أن يتبعها سواه.

ولذلك سبب لا يعسر تعليله. فقد كان عمر في الجاهلية حكمًا من قبيلة محكمين، أو سفيرًا يسعى بين الناس بالصلح من قبيلة سفراء، فهو في هذه الصناعة عريق.

(١) حيفك: ظلمك. (٢) التمادي: الاستمرار والإصرار. (٣) يتلاجع: يتزدد ويتغير.

(٤) اعْمَدَ: أقصد. (٥) عدُول: تقبل شهادتهم. (٦) ظَنِينًا: متهمًا.

(٧) درأ: منع العقوبة.

إلا أن المرء قد يجلس للحكم بين الناس كما جلس عمر ولا يحسن الوصية فيه كما أحسنتها، وإنما بلاغ حُسن الوصية أن تجمع الخصلتين اللتين اجتمعتا في وصاياته لقضاته.

فما من أحد يستطيع أن يوصى قاضياً بخير مما أوصى، وما من عقدة قضائية تأتي من قبل القضاة، أو من قبل المتقاضين إلا وهي ملحوظة في كلامه، وهاتان هما الخصلتان الباقيتان في دستور القضاء كما أملأه.

\*\*\*

ولابد أن يلفت النظر في سياسته للولاية، وسياسته للقضاء، أنه كان يأخذ الواجب حيث وجب، وإن اختلف الواجبان.

ففي الولاية كان يتحرى البواطن، ويعمن في تحريها ولا يكتفى من الناس بالظواهر. وفي القضاء وما شابه القضاء كان يكتفى بالظواهر حتى تنتقضها البينة<sup>(١)</sup> القاطعة، وكان يعلن هذه الخطة على المنبر، فيقول: «أظهروا لنا أحسن أخلاقكم، والله أعلم بالسرائر، فإن من أظهر لنا قبيحاً وزعم أن سريرته حسنة لم نصدقه، ومن أظهر لنا علانية حسنة ظننا به حسناً». أو يقول: «إنما كنا نعرفكم إذ الوحي ينزل، وإذ النبي ﷺ بين أظهرنا، فقد رفع الوحي، وذهب النبي ﷺ، فإنما أعرفكم بما أقول لكم، إلا فمن أظهر لنا خيراً أثنينا عليه، ومن أظهر لنا شراً ظننا به شراً وأبغضناه».

بل كان له في الأخلاق الاجتماعية مذهب ثالث يشبه مذهبه في القضاء، فكان يكره أن يكشف المرء من أخيه ما يסתרه عنه، وينهى أن تظن بكلمة شراً، وأن تجد لها في الخير محملاً.

وهذه في الظاهر نقايض، وفي الحقيقة واجبات متعددة، كل منها في موضع لازم. فالعلم بخبايا الحكومة واجب على كل ولی مسئول، لا تنصلح الأحوال بغيره، وفي الغفلة عنه مضررة محققة لجميع الناس.

والأخذ بالبينة دون الظاهر في شئون القضاء واجب، لا محيد عن لضمان السلامة ومنع الجور، وهو في أحد طرفيه لا يخلو من الحذر الشديد من

(١) البينة: الدليل والبرهان.

الطبيعة البشرية، إذ فيه خشية من غواية الهوى أن تنطلق بالقضاة في الحكم  
بغير برهان.

وفي الأخلاق الاجتماعية لا يؤمن التقاطع بين الأصدقاء إذا جرت العلاقة بينهم  
على التجسس والخدعة، ولا رعاية للمودة ما لم تكن رعاية للحرمات، ومنها الأسرار.  
والتفرقة بين الواجبات المختلفة هي دليل البصيرة في عرفان كل واجب منها،  
وأنها تصدر عن رأى أصيل، ولا تصدر عن تسخير العرف وإملاء التقليد والمحاكاة.

\*\*\*

وأنشئت في عهد عمر دواوين أخرى غير ديوان القضاء ودواوين الإحصاء  
والخراج والمحاسبة التي لم تكن من المؤسسات القائمة قبل عهده. فأنشأ  
البريد، وبيت المال، ومرابط الشعور، ومصنع السكة لضرب النقود، ودار الحبس  
للعقاب ووكل معظم الدواوين إلى أبناء البلاد يزاولونها بلغاتهم؛ لأنها ليست من  
أسرار الدولة، وليس من الميسور أن ينصرف إليها فتيان العرب عما هو أولى  
بهم وهو فرائض الدفاع والجهاد..

فلو وجد منهم من يفي<sup>(١)</sup> لتلك الأعمال ل كانت خسارة الدولة في قيامهم بها  
أعظم من ربحها، ولكنهم غير موجودين، ولا عملهم فيها باللازم اللازم  
المصلحة الكبرى، وقد يكون عمل الفارسي في مصلحة فارس، والسورى في  
مصلحة سوريا، والمصرى في مصلحة مصر أخرى<sup>(٢)</sup> أن يعصمهم إن كان بهم  
 العاصم، وإلا فلا تثريب<sup>(٢)</sup>.

ووضع عمر نظاماً لتحصيل الجزية، وتصرف في وضعها على حسب الأمم  
والبلاد، فأغفى التغلبيين بالشام من الجزية، وفرض عليهم بدليلاً عنها ضعف  
صدقة المسلم؛ لأنهم أنفوا أن يؤدوها، وأزمعوا اللحاق بأرض الروم.

وكان له نظام اقتصادى يوافق مصلحة الدولة في عهده، فكان يحضر على  
التجارة، ويوصى القرشيين ألا يغلبهم أحد عليها؛ لأنها ثلث الملك. ولكنه أبقى  
الأرض لأبنائها في البلاد المفتوحة، ونهى المسلمين أن يملكونها على أن يكون  
لكل منهم عطاوه من بيت المال، كعطاء الجندي في الجيش القائم. وإذا أسلم أحد

(١) يفي: يكفى ويصلح.

(٢) أخرى: أجدر.

الذميين أخذت منه أرضه، وزرعت بين أهل بلده، وفرض له العطاء، وكان غرضه من ذلك أن تبقى لأهل البلاد موارد ثرواتهم وأن يعتضم<sup>(١)</sup> الجندي الإسلامي من فتن النزاع على الأرض والعقارات، ومن فتن الدعوة<sup>(٢)</sup> والاشتغال بالثراء والحطام وربما أغضى<sup>(٣)</sup> عن كثير في سبيل الإعانته على تعمير البلاد بأهلها فصفح عن أهل السواد «العراق» ليأمنوا البقاء فيه، مع أنهم حنثوا بالعهد، وعاونوا الفرس على المسلمين في أشلاء القتال.

ويلوح من كلامه في أخريات أيامه أنه كان على نية النظر في تصحيح النظام الاقتصادي، وعلاج مشكلة الفقر والغنى على نحو غير الذي وجدها عليه، فقال: «لو استقبلت من أمرى ما استدبرت<sup>(٤)</sup> لأخذت فضول<sup>(٥)</sup> أموال الأغنياء فقسمتها على الفقراء».

ولم يرد في كلامه تفصيل لهذه النية، ولكن الذي نعلمه من أرائه في هذا الصدد كاف لاستخلاص ما كان ينويه، فعمر على حبه للمساواة بين الناس كان يفرق أبداً<sup>(٦)</sup> بين المساواة في الآداب النفسية والمساواة في السن الاجتماعية، فكتب إلى أبي موسى الأشعري: «بلغني أنك تأذن للناس جمماً غفيراً<sup>(٧)</sup> فإذا جاءك كتابي هذا: فاذن لأهل الشرف وأهل القرآن والتقوى والدين، فإذا أخذوا مجالسهم فاذن للعامة». ولكنه لما رأى الخدم وقوفاً لا يأكلون مع ساداتهم في مكة غضب، وقال لساداتهم مؤيناً: ما لقوم يستأثرون على خدامهم؟ ثم دعا بالخدم فأكلوا مع السادة، في جفان واحدة.

فالمساواة في أدب النفس لم تكن عند عمر مما ينفي التفاضل بالدرجات، ولم يكن يرضيه كذلك أن يعتمد الفقراء على الصدقات والعطايا، ويعرضوا عن العمل واتخاذ المهنة، فكان يقول لهم في خطبة: «يا معاشر الفقراء، ارفعوا روسكم فقد وضيّع الطريق، فاستبقوا الخيرات، ولا تكونوا عيالاً على المسلمين<sup>(٨)</sup>». وكان يوصي الفقراء والأغنياء معاً «أن يتعلموا المهنة، فإنه يوشك أن يحتاج أحدهم إلى مهنة وإن كان من الأغنياء».

(١) يعتضم: يمتنع ويتحصن. (٢) الدعوة: الخفف والرفاهية. (٣) أغضى: أغمض عينه وصفح.

(٤) المراد لو رجع من عمرى ما فات. (٥) فضول: ما زاد عن الحاجة، جمع فضل.

(٦) أبداً: دائمًا.

(٧) جماً غفيراً: جميراً، الشريف مع الوضيع في كثرة.

(٨) لا تكونوا عيالاً على المسلمين: لا تعتمدو على أن يعولوكم.

فيسوغ لنا أن نفهم من هذا جميعه معنى ما انتواه من أخذ فضول الغنى، وتقسيمه بين ذوى الحاجة، وهو تحصيل بعض الضرائب من الثروات الفاضلة، وتقسيمها في وجوه البر والإصلاح.

على أن عمر يصح أن يسمى مؤسساً لديوان الوقف الخيري على الوجه الذي نعدهه الآن، فقد أنشأ بيت الدقيق لإغاثة الجياع الذين لا يجدون الطعام، وأصحاب قبل خلافته أرضاً بخبر فاستشار النبي عليه السلام فيها، فاستحسن له أن يحبس أصلها، ويتصدق بريعها، فجعلها عمر صدقة لا تباع ولا توهب ولا تورث وينفق منها على الفقراء والغزاوة وغيرهم، ولا جناح<sup>(١)</sup> على من ولها: يأكل بالمعروف، ويطعم صديقاً فقيراً منها.

\*\*\*

وعرضت لعمر مسائل التعمير على حسب الحاجة إليها في وقته، فلم تجده مسألة منها دون ما تحتاج إليه من إصابة الرأي وحسن الروية، فكانت نصائحه في تخطيط المدن واختيار مواقعها من أنفع النصائح، وكانت دواعيه إلى بنائها من أشرف الدواعي وأليقها بالأمير.

شاهد في الجند هزاً وتغير ألوان فسائل قائهم سعداً: ما الذي غير ألوان العرب ولحومهم؟ فأجابه: إنها وخومة<sup>(٢)</sup> المدائن ودجلة. فكتب إليه: «إن العرب لا يوافقها إلا ما وافق إيلها من البلدان، فابعث سليمان وحذيفة فليرتادا<sup>(٣)</sup> منزلاً برياً بحرياً ليس بيني وبينكم فيه بحر ولا جسر». وأمر أن تبلغ مناهج<sup>(٤)</sup> المدينة أربعين ذراعاً وما يليها ثالثين ذراعاً وما بين ذلك عشرين، وألا تنقص الأزقة عن سبع أذرع ليس دونها شيء، وألا يرتفع بناء الدور.. فبنيت الكوفة على هذا التخطيط.

وعلم أن الجندي يشكون الشتاء، ويعوزهم الملجأ الذي يسكنون إليه بعد الغزو في حدود فارس، فكتب إلى عتبة بن غزوان أن «ارتد لهم منزلاً قريباً من المراعي والماء»، ووصف له ما يلتزم من موقعه وخططه، فبنيت البصرة عند ملتقى النهرين.

(٢) وخومة: فساد الجو والبيئة

(١) لا جناح: لا إثم ولا حرج ولا ذنب.

(٤) مناهج: طرق.

(٢) فليرتادا: فليختارا بعد البحث.

وهو الذى أشار على عمرو بن العاص أن يحفر خليجاً بين النيل وبحر القلزم<sup>(١)</sup> لاتصال المرافق بين مصر وعاصمة الدولة، وضرب له الموعد حولاً يفرغ فيه من حفره وإعداده لسير السفن فيه، فساقه من جانب الفسطاط إلى القلزم، ولم يأت الحول حتى جرت فيه السفن، وسمى خليج أمير المؤمنين، ولم يزل مفتوحاً حتى ضيّعه الولاة وغفل عنه الخلفاء.

فسياسته التعميرية واقية بالغرض منها لعصره، وقد يلاحظ عليها أبناء العصر الحاضر شيئاً لا يوافقهم، كالحد من ارتفاع الدور، والزهد في تشييد القصور. أما هو فالوجه الذى تواخاه في سياسة التعمير أن يحمى الدولة في نشأتها من الترف والبذخ، وأن يحول بين الجندي وبين الاستنامة<sup>(٢)</sup> إلى مداع القصور المشيدة، والصروح المفردة، وما فيها من بواعث الوهن والفتور. ومن فلاسفة العصر الحاضر من يحسب ضخامة البناء دليلاً على ابتداء الضعف وعفاء<sup>(٣)</sup> العقيدة، ويقول «شينجلر» أحد هؤلاء الفلاسفة: «إن الأمم في نهوضها تعبّر طريقين مختلفين: طريق العقيدة وقوّة النفس، وتلزمه بساطة الظواهر وعظمة الضمائر، وطريق الفخامة المادّية والوفرة العددية، وفيه تنحل الضمائر، وتختلفها العظمة التي تقاس بالباع والذراع، وتقدر بالقطار والدينار، وكانت قبل ذلك تقاس بما لا يحس من العزائم والأخلاق».

وعمر على كلتا الحالتين، لم يتعد طبائع الأشياء، ولم يأخذ في زمانه بغير الصالح من الآراء.

\*\*\*

وقصاري القول أن هذا رجل لم تواجهه في ولاياته الواسعة صعوبة أكبر منه وأحوج إلى قدرة أعلى من قدرته، أو هيبة ودرأية أجل مما كان له من هيبة ودرأية، فإذا عرضت الصعوبة الطارئة فهناك الحزم اللازم لمواجهةها، والحيلة الصالحة لتدبيرها، كائناً كان لها على استعداد، وكائناً عاش حياته كلها يتمرس<sup>(٤)</sup> بهذه الأمور.

وكان اضطلاعه<sup>(٥)</sup> بتفريج الأزمات والكوارث كاضطلاعه بتدبير الحاجات

(١) القلزم: مدينة السويس الحالية، وكان البحر الأحمر قديماً يسمى بحر القلزم، نسبة لهذه المدينة.

(٢) الاستنامة: الاطمئنان والرغبة والرضا.

(٣) يتمرس: يتدرّب ويتعرّن ويعالج.

(٤) عفاء: انتهاء وفناء.

(٥) اضطلاعه: احتماله وقيامه.

إلى التعمير والتنظيم ففي السنة الثامنة عشرة للهجرة فاجأه قحط الرماد  
المشهور، وهو القحط الذي لا يقال في وصفه أوجز من قولهم يومئذ إن الوحش  
كانت تأوى فيه إلى الإنس، وإن الرجل المتضور من الجوع كان يذبح الشاة  
فيعافها لقبحها.

فنهض لهذه الكارثة نهوضه لكل خطب، واستجلب القوت من كل مكان فيه مزيد  
من قوت، وجعل يحمله على ظهره مع الحاملين إلى حيث يعثر بالجيع والمهزولين  
العجزين عن حمل أقواتهم، وألى<sup>(١)</sup> على نفسه لا يأكلن طعاماً أثقل من الطعام  
الذي يصيبه الفقير المحروم من رعاياه، فمضت عليه شهور لا يذوق غير الخبز  
والزيت، ونظر في كل شيء حتى في تعليم كل بيت كيف ينتفع بالرزق الذي يرسله  
إليهم مع عماله... فقال للزبير بن العوام: «اخْرُجْ فِي أَوَّلِ هَذِهِ الْعَيْرِ فَاسْتَقْبِلْ بِهَا  
نَجْدًا، فَاحْمِلْ إِلَيْ أَهْلِ كُلِّ بَيْتٍ قَدْرَتْ أَنْ تَحْمِلْهُمْ إِلَيْ، وَمَنْ لَمْ تَسْتَطِعْ حَمْلَهُ فَمَرِّ  
لَكُلِّ أَهْلِ بَيْتٍ بِبَعِيرٍ بِمَا عَلَيْهِ، وَمَرِّهِمْ فَلِيَلْبِسُوا كَسَاعِينَ، وَلِيَنْحِرُوا الْبَعِيرَ فَلِيَحْمِلُوا  
شَحْمَهُ، وَلِيَقْدِدُوا لَحْمَهُ، وَلِيَحْتَزُوا<sup>(٢)</sup> جَلْدَهُ، ثُمَّ لِيَأْخُذُوا كَبَةً مِنْ قَدِيدٍ، وَكَبَةً مِنْ  
شَحْمٍ، وَحَفْنَةً مِنْ دَقِيقٍ فَلِيَطْبَخُوا وَيَأْكُلُوا حَتَّى يَأْتِيَهُمُ اللَّهُ بِرَزْقٍ».

\*\*\*

وهذه السهولة في مواجهة كل حالة بما يوائمهما هي التي تبرز لنا «مؤسس  
الدولة الملام» في هذا الرجل العظيم.

فكل عمل من هذه الأعمال سهل على القرطاس، صعب عند تصورنا إياه،  
وإحاطتنا بما يستدعيه من تدبير وإنجاز وخلق وهيبة، فكم بين المدينة وتلك الأطراف  
في زمن أسرع وسائله بعير سريع! وكم عمل عمر ملاحقة كل جيش يسير، وكل بلد  
يفتح، وكل أمة تحكم، وكل عرض يطرأ على غير رقبة<sup>(٢)</sup> ولا سابقة خبرة.

تجنيد الجيوش لشتى الميادين، وليس بسهل، و اختيار القواد على حسب ما  
يندبون له، وليس بسهل، والأمر بكل حركة على حسب كل ميدان، وليس بسهل،  
والسؤال عن قادة الأعداء ومداوراتهم<sup>(٤)</sup> ليستقصى خبرهم، ويعرف ما يقابلهم  
به من الكيد العدة، وليس بسهل، وإنشاء المدن والعمائر في مواضعها، وإقامة

(٢) حز الجلد واحتزه: قطعه.

(١) آلى: حلف.

(٤) المداورة: المحاربة والافتتان في أساليب القتال.

(٣) رقبة: ترقب وانتظار.

الدواوين عند الحاجة إليها، وإرضاء الأمم والجيوش بالإصلاح إلى شكاياتهم ولو جاءت في غير أوانها، والنهوض للكوارث والأزمات بما ينبع في لها، والمشاورة لمن تسمع منه المشورة بغير ما شكا، وخدمة الناس في دينهم وخلقهم كخدمته إياهم في دنياهم ودولتهم، وتجدد هذه المتابعة يوماً بعد يوم، وشهراً بعد شهر، وعاماً بعد عام، وهي شاقة لا سهولة فيها على غير صاحبها القدير عليها ولو زاولها عرضاً إلى أيام.

وجليل بعض هذا غاية الجلال لو أن صاحبه قنع منه بالإشراف والمراجعة، ولم ي عمل بيده فيه كأنه خادم البيت المرقق، وأجير الديوان الصغير، لكنه، كما تعلم، كان يكدر بيده، ويحمل على ظهره ويتعقب<sup>(١)</sup> بعينه، ولا يدع أحداً من خدام الدولة الواسعة إلا وهو شريك له في مثل ما يتولاه.

وأكبر ما يستحق الإكبار في هذا الرجل الكبير، أنه كان قادراً على تأسيس الدول وعلى فتح الأمصار، ولكنه راض<sup>(٢)</sup> القدرتين، فلم يقدم على فتح الأمصار إلا بمقدار.

فليس الفتح شهوة عنده، ولا المجد الحربي لبانة<sup>(٣)</sup> من لباناته، وهو على علمه بأن الله وعد المؤمنين أن يورثهم الأرض، لم يكن يرى في ذلك داعياً إلى العجلة بالفتح، كما كان يرى فيه دواعي للتبصر والأنة، حتى لا يسفك دم في غير موجب، ولا تعترض خطة بغير رؤية.

فكان همة الأكبر تؤمن الجزيرة العربية من أطرافها، وحماية الإسلام في عقر داره. ولو لا أن الدول العظمى التي كانت تحدق بجزيرة العرب تحفظت<sup>(٤)</sup> للبطش بها، وقمع دعوتها في مهدها؛ ل كانت للدولة الإسلامية سياسة أخرى في مصاولة أولئك الأعداء.

فدولة الروم كانت ترسل البعثات إلى تخوم<sup>(٥)</sup> الجزيرة. وتهيج القبائل لحرب المسلمين من عهد النبي عليه السلام، وكان المسلمون يعيشون في فزع دائم من خطر هذه الدولة وأتباعها. يدل عليه كلام عمر وهو يتحدث عن أزواج النبي حيث يقول: «... وكنا تحدثنا أن غسان<sup>(٦)</sup> تبتل النعال لغزونا، فنزل صاحبى

(١) يتعقب: يتبع ويتحقق.

(٢) راض: روض وذلل.

(٣) لبانة: حاجة ورغبة.

(٤) تخوم: حدود.

(٥) غسان: عرب الشام.

يُوْمَ نُوبَتِهِ فَرَجَعَ عَشَاءَ، فَضَرَبَ بَابِي ضَرِيًّا شَدِيدًا وَقَالَ: أَثْمَ هُو؟ فَفَرَزَعَتْ فَخْرَجَتْ إِلَيْهِ، وَقَالَ: حَدَثَ أَمْرٌ عَظِيمٌ. قَلَتْ: مَا هُو؟ أَجَاعَتْ غَسَانٌ؟ قَالَ: لَا، بَلْ أَعْظَمُ مِنْهُ وَأَطْوَلُ.. طَلَقَ النَّبِيَّ ﷺ نِسَاءً!».

وَمِنْ هَذَا الْحَدِيثِ يَتَبَيَّنُ لَنَا مَبْلَغُ الْفَزَعِ مِنْ تَهْدِيدِ الرُّومَ لِلْجَزِيرَةِ الْعَرَبِيَّةِ بِاللَّيلِ وَالنَّهَارِ. أَمَا فَارِسَ فَقَدْ بَلَغَ بَطْفَيَانَهَا أَنْ عَاهَلَهَا غَضَبٌ مِنْ دُعْوَتِهِ إِلَى الْإِسْلَامِ، فَأَوْفَدَ إِلَى الْحِجَازِ رَسُولًا مَعَ نَفْرٍ مِنَ الْجَنْدِ لِيَأْتِيَهُ بِالنَّبِيِّ الْعَرَبِيِّ حَيَاً أَوْ مَيِّتًا!! وَلَوْلَا أَنَّهُ مَاتَ قَبْلَ إِنْجَازِ وَعِيْدِهِ، وَاشْتَعَلَتْ نَيْرَانُ الْفَتْنَ فِي بَلَادِهِ؛ لَوْطَئِتِ الْجَيُوشُ الْفَارَسِيَّةُ أَرْضَ الْجَزِيرَةِ قَبْلَ أَنْ يَنْهَضَ الْعَرَبُ لِلدِّفَاعِ.. وَمَا هُوَ إِلَّا أَنْ حَفَظَ الْعَرَبُ حَدُودَهُمْ مِنْ قَبْلِ الْعَرَاقِ الْفَارَسِيِّ حَتَّى سَكَنُوا إِلَى ذَلِكَ، وَوَدَ عَمَرُ بْنُ الْخَطَّابَ «لَوْ أَنْ بَيْنَنَا وَبَيْنَ فَارِسَ جِبْلًا مِنْ نَارٍ لَا يَصْلُونَ إِلَيْنَا وَلَا نَصْلُ إِلَيْهِمْ»، وَلَمْ تَتَغَيَّرْ خَطْتُهُ هَذِهِ إِلَّا حِينَ اسْتَوَى «يَزِدْجَرُ» عَلَى عَرْشِ فَارِسِ، وَتَأَهَّبَ لِلْغَارَةِ عَلَى الْمُسْلِمِينَ، وَإِخْرَاجِهِمْ مِنْ حَيْثُ نَزَلُوا، فَتَجَدَّدَ الْقَتَالُ.

وَقَدْ طَالَ تَرْدُدُ عَمَرٍ فِي فَتْحِ مِصْرَ، وَلَمْ يَنْبَغِثْ إِلَى غَزْوَهَا حَبَّاً وَلَهْجَأُ<sup>(١)</sup> بِالْفَتْوَحِ، وَلَوْلَا أَنْ عَلِمَ أَنْ أَرْيَاطُونَ قَائِدُ الرُّومِ فِي بَيْتِ الْمَقْدِسِ قَدْ فَرَّ مِنْهَا إِلَى مِصْرَ لِيَحْشُدَ فِيهَا الْجُنُودَ، وَيَتَأَهَّبَ لِلَّكْرِ عَلَى الشَّامِ لِطَالَ تَرْدُدُهُ فِي الْزَّحْفِ عَلَيْهَا. وَمَعَ هَذَا أَوْشَكَ أَنْ يَسْتَرْجِعَ عُمَرُ بْنُ الْعَاصِ بَعْدَ إِشْخَاصِهِ إِلَيْهَا، وَنَهَاَهُ عَنِ الْإِيْغَالِ فِي الْمَغْرِبِ بَعْدَ فَتْحِهَا، لِأَنَّ السُّطُوْرَ -وَهُوَ مُقْتَدِرٌ عَلَيْهَا- لَمْ تَكُنْ تَزَدَّهِيَّةً<sup>(٢)</sup> وَلَا تَغُوْيِهِ، وَلَأَنَّ الْخَنْ بِالْأَرْوَاحِ أَغْلَبٌ فِي طَبْعِهِ مِنَ الشَّغْفِ بِالْفَتْوَحِ، وَ«أَنْ رَجُلًا مِنَ الْمُسْلِمِينَ أَحَبَ إِلَى مَائَةِ أَلْفِ دِينَارٍ!».

فَلَا يَخْطُئُ الْقَائِلُ الَّذِي يَقُولُ إِنَّ الْأَنَّةَ فِي السُّطُوْرِ أَكْبَرُ مَا يَسْتَحْقُ الْإِكْبَارِ مِنْ هَذَا الْخَلْقِ الرَّفِيعِ، وَإِنْ دَلَّتِهِ إِنْسَانِيَّةُ أَكْبَرُ دَلَّالَةٍ يَشْتَمِلُ عَلَيْهَا هَذَا السُّجَلُ الْحَافِلُ بِالْمَائِرِ؛ لَأَنَّهُ يَرِينَا الْقُوَّةَ كَيْفَ تَكُونُ نِعْمَةً إِنْسَانِيَّةً عَالِيَّةً وَلَا تَكُونُ لِزَاماً نَقْمَةً مِنْ نَقْمَ الْأَثْرَةِ وَالْأَنَانِيَّةِ، وَيَرِينَا الرَّجُلَ كَيْفَ يَقْوِي؛ فَلَا يَخَافُهُ الْفَسِيفُ، بَلْ يَخَافُهُ مِنْ يَخِيفُ الْضَّعْفَاءَ.

وَيَحْقُقُ يَتَرَوْدُ بِهَذِهِ الْقُوَّةِ مُؤْسِسُ دُولَةٍ تَقْوَمُ عَلَى دِينِهِ؛ لَأَنَّ الدُّولَةَ قَدْ تَقْيِيمُهَا الْقُوَّةُ الْطَّاغِيَّةُ، أَمَّا الدِّينُ فَلَا يَهْدِمُهُ شَيْءٌ كَمَا تَهْدِمُهُ قُوَّةُ الْطَّغَيَانِ.

(٢) تَزَدَّهِيَّة: تَسْتَهْوِيْهُ وَتَسْتَخْفِهُ.

(١) لَهْجَأُ: الْلَّهُجَّا بِالشَّيْءِ: الْوَلُوعُ بِهِ.

إن البأس الذي رزقته نفس عمر لحظ عظيم. ولكنه لو كان في يدي غيرها لقد يكون نصيبها منه أوفى من نصيبها وهو في يدها، فلم يشحذه عمر قط لغرض يخصه دون غيره، ولم يضرب به قط بمعزل عن الإيمان حتى في أيام الجاهلية. فلو لم يقع في روع<sup>(١)</sup> عمر أن محمدًا أهان قريشاً وانتقص دينها لما تصدى له بآذى، ولو لا حرمة الإيمان الجاهلي عنده لما ثار على إيمان محمد و أصحابه.

وغاية ما هنالك أنه فرق بين إيمان وإيمان، ففي الجاهلية كان إيمانه مضلاً فعقم ولم يأت بطالٍ، وفي الإسلام كان إيمانه رشيدًا فأتى بأطيب الثمرات.

\*\*\*

قبل أن يقال إن عمر كان أكبر فاتح في صدر الإسلام، ينبغي أن يقال إنه كان يومئذ أكبر مؤسس لدولة الإسلام، وإنه أسسها على الإيمان، ولم يؤسسها على الصولجان<sup>(٢)</sup>، فكان مؤسساً لها قبل أن يلّي الخلافة، وينفرد بالكلمة العليا، وكان من يوم إسلامه أخذًا في تشييد هذا البناء الذي تركه، وهو بين دول العالم أرسخ بناء.

إن تاريخ عمر وتاريخ الدولة الإسلامية لا يفترقان، فإذا بدأت بهذا فقد بدأت بفصل من تاريخ ذاك، ولن يطول بك الاستطراد، حتى تثوب إليه كرّة أخرى.

---

(١) الروع بالضم: القلب والعقل والبال.

(٢) الصولجان: عصا الملك، فارسي معرب، إذ لا يجتمع في الكلمة عربية صاد وجيم، الجمع: الصوالحة. والمراد أنه لم يؤسسها على الطغيان والأباهة، وغطرسة الملوك.

# عمر والحكومة العصرية



من الحقائق التي لا يحسن أن تغيب عنا ونحن نقدر الأبطال من ولاة العصور الغابرة أنهم أبناء عصورهم وليسوا أبناء عصورنا، وأننا مطالبون بأن نفهمهم في زمانهم وليسوا هم مطالبين بأن يشبهونا في زماننا، وأن الرجل الذي يصنع في عصره خير ما يصنع فيه هو القدوة التي يقتدي بها أبناء كل جيل، ولا حاجة به إلى الاقتداء بنا! ولا أن يشق حجاب الغيب لينظر إلينا ويعمل ما يوافقنا ويرضينا.

ويحسن بنا أن نذكر مع هذا أشكال الحكومات بمرتبة دون مرتبة المبادئ التي تقوم عليها، وأن المبادئ التي تقوم عليها بمرتبة دون مرتبة الروح الإنساني الذي ينبغي أن يعمها ويتخللها؛ لأن المبدأ يعييه أن يخلو من الروح الإنساني، ولا يعيي الروح الإنساني أن يخالف المبدأ في بعض الأحيان.. فالمملكة والجمهورية شكلان من أشكال الحكومة قد يقومان على مبدأ واحد هو مبدأ الحكومة الشعبية أو الديمقراطية، ولكن العدل والحرية هما الروح الإنساني المقدم على المبدأ وعلى الشكل معاً، لأن فقد المبدأ والشكل لا يضيرنا إذا وجدنا العدل والحرية. أما فقدان العدل والحرية فهو الذي يضير ولو توافرت المبادئ والأشكال.

فإذا عرفنا العدل بروحه ولبابه فلا ضير عليه أن تذكره مبادئ الثورة الفرنسية أو مبادئ الوثيقة الكبرى في البلاد الإنجليزية، أو مبادئ الدستور الأمريكي في أيام آباء الدستور هناك، أو مبدأ من المبادئ التي لا تنتي تتجدد وتتغير كائناً ما كان.

ويحسن بنا أن نسأل أنفسنا كلما أتعجبنا بعظيم من عظماء العصور الحديثة: ماذا كان هذا العظيم صانعاً لو نشأ في القرن الأول للهجرة مثلاً أو القرن الأول الميلادي؟ أكان يصنع فيه ما هو «عصري» في زماننا، أو يصنع فيه ما هو عصري في ذلك الزمان؟ فمما لا مراء فيه أنه يخالف عمله في زماننا ولا يخالف عمله في زمانه الذي نشأ فيه، ولا ملامة عليه فيما خالف وفيما وافق، بل اللوم علينا نحن إذ ننتظر ما لا ينתר، ونقيس على غير قياس.

وإلى جانب هذا كله ينبغي أن نذكر ولا ننسى أن عصرنا ليس بخير العصور! وأننا لو ملتنا تبديله في كثير من الأمور لبدلناه، وأننا لا نتفق على استحسان الحسن ولا استقباح القبيح فيه، وأن الفارق الأكبر بينه وبين العصور الأخرى إنما هو فرق الألفة والاستغراب، فعصرنا مألفون لنا وسائرون العصور مستغربة في أنظارنا، وكثيراً ما يكون الاستغراب عريضاً سخيفاً متعلقاً بالظاهر والأزياء دون الجوهر وحقائق الأشياء.

أذكر من الصور التي رأيتها في الصحف الأوربية ولا أنها صورة جامعة لبعض المشهورين والمشهورات في أزياء عصرنا وأزياء العصور السابقة على اختلافها - عرضتها الصحفة وأحسبها كتبت تحتها: هل تعرف هؤلاء لو مروا بك في الطريق؟

فإذا تأملت الصورة رأيت فيها يوليوس قيصر في القبعة الطويلة وكسوة السهرة السوداء، ورأيت كليوباترة في زي الباريسية العصرية، ثم رأيت أميراً من أمراء هذا الزمن وحكيماً من حكمائه على نمط التماشيل التي حفظت لقياصرة الرومان وحكماء اليونان فإذا بك تستغرب ما تألف وتألف ما تستغرب.. وكأنك على استعداد أن تحدث يوليوس قيصر حديث للرجل الذي يفهمك وتفهمه من الكلمة الأولى، وعلى حذر أن تقارب الرجل الذي مثلته لك الصورة في زي الأقدمين المخالفين لك في العقيدة والشارفة والذوق ونمط التفكير والنظر إلى الأشياء.

هذه صورة نشرت يومئذ للتسلية والفكاهة ولكنها خلقة أن تعلمنا الكثير، وأن تصحح لنا مقاييس المقابلة والتقدير بين كل عصر سابق وعصر آخر.

ونحن -إذ ننظر إلى أعمال عمر بن الخطاب نقيسها إلى نظام الحكم في زماننا- واجدون فيها كثيراً من المستغربات التي تحول بيننا وبين تقديرها الصحيح للوهلة الأولى ولكننا لا نثبت أن نرفع القشرة وننفذ إلى اللباب حتى تزول الغرابة ونرى في مكانها الحق الخالد الذي تتغير العصور ولا يتغير، بل نرى في مكانها أحياناً ما يصلح كل الصالحة للتفسير حتى بمبادئ هذا العصر الآخر.

خذ مثلاً أنه -وهو أقدر المالكين في عصره- كان يقنع بالكافاف ويلبس الكساء الغليظ ويهنا إبل الصدقة -أى يداويها بالقطران- ويراه رسلاً للملوك

وهو نائم على الأرض نومة الفقير المدقع، وتعرض له المخاضة<sup>(١)</sup> وهو داخل إلى الشام فينزل عن بعيره ويخلع خفيه ويخوض الماء ومعه بعيره، ويسافر مع خادمه فيساوى بينهما في المأكل والمركب والكساء.

حاكم من حكام العصر الحديث لا يصنع هذا ولا يطالب بأن يصنعه، وهو وأبناء العصر الحديث على حق فيما ارتسموه لأنفسهم من السمت<sup>(٢)</sup> والشاراة؛ لأن حاكم الأمة يحتاج إلى المهابة بين قومه وغيرهم من الأقوام، وهذا حسن مشكور.

ولكن هذه وجهتنا نحن في هذا، فما هي وجهة عمر فيه؟

وهذه حجتنا نحن فيما ارتسمنا، فما هي حجة عمر فيما ارتسם؟

إننا إذا عقدنا المقارنة بين الوجهتين والحجتين ألفينا في غنى عن وجهتنا وحجتنا، وأنه كان يصل إلى الغاية التي نرورها نحن من طريق أقوم وأنفذ من الطريق الذي توخيانا، فكان يعيش عيشة القراء وأمته وأعدائه أهيب له مما تهاب التيجان في القصور.

وكان عمل الرجل تثبيت سلطان وثبت عقيدة هي أساس الحكم قبل كل أساس، فكانت عيشه الفقيرة أعون له على تثبيت العقيدة، ثم لا غضاضة فيها على السلطان. وكان يدين نفسه بهذه العيشة ولا يأبى على غيره أن يخالفها، ويقنع باليسير ويعطى الحق الكثير لمن يستحقه على تفاوت في المأثر والأعمال.. فلما ندب أباعبيدة لتوزيع الطعام في عام المجاعة أعطاه ألف دينار وألح عليه في قبولها، ولما قسم الولايات جعل كل والٍ كفاء<sup>(٣)</sup> عمله من أجر وطعام مكتولاً له مع عطائه الذي يعطاه كسائر المسلمين.

وهو الذي خالف أبا بكر في التسوية بين الأعطيه لعلمه بتفاوت الحقوق، فقال له: أتسوى بين من هاجر الهجرتين وصلى إلى القبلتين وبين من أسلم عام الفتح خوف السيف؟ أتجعل من قاتل رسول الله كمن قاتل معه؟ ولقد ظل كلابهما على رأيه حتى قام عمر بالخلافة، فأخذ بمذهب التفضيل وتوفيقه العطاء حسب الحقوق أما المهابة فمن افتقر من الولاة إلى المظاهر فيها لم يمنعه عمر ولم يوجب عليه أن يقتدي به في خصاصته<sup>(٤)</sup> وشظفه، فله من ذاك ما تقضى به مصلحة الدولة حيث كان.

(١) المخاضة: موضع الماء بحوزة الناس مشاة وركباناً.

(٢) السمت: الهيئة.

(٤) الخصاصة: الفقر.

(٢) كفاء عمله: أي ما يكافي عمله ويجازيه.

وبهذا يكون الحاكم عمر بن الخطاب قد أدى «الواجب الحكومي» على الوجه الأقوم، فلا سبيل لأحد إلى أن يؤاخذه فيه بقياس حديث أو بقياس قديم.

فإذا بقى أن نستدل بتشديده فى المعيشة على تفكيره أو خلقه، فما هي الدلالة التي تدل عليها؟ هل يدل هذا التشديد فى محاسبة النفس على شيء يعاب؟ هل هو أدنى إلى النقص أو أدنى إلى الرجحان؟

إن أنساً يشددون على أنفسهم عن كرازة<sup>(١)</sup> في الطبع وضيق في الحظيرة<sup>(٢)</sup> وعجز عن ملابسة الدنيا، وهذه نعائص تعاب في مقياس الفكر والأخلاق.

ولكن هل كانت خليقة عمر بن الخطاب خليقة المرعب المتوجس العاجز الذي يرجع الشظف عنده إلى العجز عن ملابسة الدنيا؟

أجل الناس بالاتهام لا يتهم عمر بهذا ولا بما يشبهه ويدانيه..

وإنما تدل جملة أخلاقه على أن الخلق الذي ألم به حياة الشظف إنما هو خلق قوي يروض صاحبه على ما يريد، وليس بخلق ضعيف يجفل من التصرف والتکليف إجفال العجز والرهبة والوسواس.

وفي «طبيعة الجندي» التي قدمنا الكلام فيها التفسير لنظرته في حساب نفسه، وفي الموقف الذي اختار أن يقفه بين يدي الله، فهو يعلم أن الله شديد الحساب وأن الله رحيم، ولكن الجندي القوى إذا وقف بين يدي مولاه جعل تعويله على الوفاء بالأمر وقضاء الواجب في أدق تفاصيله، ولم يجعل مـعوله الوحيد على طلب الرحمة والصفح عن الخطيئة. فإن جاءه الصفح من مولاه فليس هذا بمعفيه أمام نفسه من استقصاء الحساب ولو جار عليها.. فـأـکـرم لطبيعته الحادة القوية أن يجور على نفسه من أن يتـرـخـص في إعطـائـها ثم يتـعـرـض للـصـفـحـ والـغـفـرانـ.

وكان وفاؤه لحق الصدقة كوفائه لحق الله سبباً من أسباب هذا الشظف الذي عاش عليه بعد النبي وخليفته الأول، فقد أبى له وفاؤه أن يعيش خيراً مما عاش، وأن يستبيح - وقد صار الأمر إليه - حظاً لم يستبيحه، وكثيراً ما

(١) الكرازة: الانقباض، والمراد التزمر والجمود.

(٢) ضيق الحظيرة: الحظيرة مأوى الماشية، والمراد «ضيق الأفق».

تسلل إليه خاصته أن يشفع على نفسه، وأقنعوه بما علموا أنه أدنى إلى إقناعه، وهو أن يتسع في العيش ليكون ذلك أقوى له على الحق، فكان يقول لهم: «قد علمت نصحكم ولكنك تركت صاحبَيَ على جادةٍ<sup>(١)</sup> فإن تركت جادتهما لم أدركهما في المنزل<sup>(٢)</sup>» وكلما نصح له ذووه ومنهم بنته حفصة أن يستكثر من الطعام الطيب والنعمـة السائفة سـأـلـهـا: كـمـ كـانـ نـصـيـبـ النـبـيـ منـ هـذـاـ أوـ مـنـ ذـاكـ، وـأـنـتـ تـعـرـفـيـنـ نـصـيـبـهـ؟

فيكون السـؤـالـ هوـ الجـوابـ.

ثم كانت رغبته في إقامة الحجة على ولاته وعماله سبباً آخر من أسباب شظفه وقناعته بالقليل؛ فقد يستحب أحدهم أن يخون ليغنى وخليفته قانع لا يطبع في أكثر من الكفاف.

وما كان عمر بالذى يجهل ما عرفه الناس من مروءة «الأبهة والوجاهة» وهو الذى يعلم ما جهلوه، ولكنه كان غنياً عنها إيثاراً لغيرها مما هو أرفع منها وأدل على المروءة في حقيقتها، فكان يقول: «المروءة مروءة ظاهرة ومروءة باطنـةـ، فـالـمـرـوـءـ الـظـاهـرـةـ الـرـيـاـشـ، وـالـمـرـوـءـ الـبـاطـنـةـ الـعـفـافـ».

فهو في جملة أحواله يفرض الشظف على نفسه؛ لأن قوته الخلقية تستطيع أن ترید فتفعل، وتسـتـسـهـلـ الجـدـ الذـىـ يـصـعـبـ عـلـىـ غـيرـهاـ فـفـيـهاـ رـجـحـانـ يـكـبـرـهـ العـقـلـ وـالـخـلـقـ، وـلـيـسـ فـيـهاـ نـقـصـ يـعـابـ بـمـقـيـاسـ التـفـكـيرـ أوـ مـقـيـاسـ الـأـخـلـاقـ.

إنما كان الرجل يحاسب غيره فيعطيه حقه في غير بخس ولا حرج، ويحاسب نفسه فيؤثر الشدة ليقطع الشك ويـدـرـأـ الشـبـهـةـ<sup>(٢)</sup> ويقتدى بـصـاحـبـيـهـ، ويترك القدوة المثلى لـمـنـ يـلـيـهـ، فـلـاـ سـبـيلـ عـلـيـهـ لـبـاحـثـ فـيـ نـظـمـ الـحـكـمـ وـلـاـ لـبـاحـثـ فـيـ مـعـانـيـ الـأـخـلـاقـ. عـلـىـ أـنـ عـصـورـنـاـ الـحـدـيـثـ تـسـتـغـرـبـ الشـظـفـ مـنـ عـمـرـ وـهـيـ تـهـلـ لـلـوـكـهـاـ وـتـكـبـرـ لـهـمـ حـيـنـ يـسـتـنـوـنـ لـأـنـفـسـهـمـ سـنـتـهـ فـيـ بـعـضـ أـوـقـاتـ الضـيـقـ وـالـمـحـنـةـ، وـهـيـ الـأـوـقـاتـ الـتـىـ يـتـبـهـ فـيـهاـ شـعـورـ الـرـعـيـةـ لـلـفـارـقـ بـيـنـهـاـ وـبـيـنـ رـاعـيـهـاـ فـيـ الـمـعـيـشـةـ وـالـتـكـلـيـفـ. وـأـكـثـرـ مـاـ يـكـونـ ذـلـكـ فـيـ أـوـقـاتـ الـمـجـاعـاتـ وـالـحـرـوبـ وـشـحـ الـمـئـونـةـ عـلـىـ الإـجـمـالـ.

(١) الجادة: وسط الطريق والمقصود طريق الرسول ﷺ وصاحبـهـ أـبـيـ بـكـرـ.

(٢) يـدـرـأـ الشـبـهـةـ: يـدـفـعـهـاـ وـيـعـدـهـاـ.

ففي الحروب الأخيرة تجاوبت الصحف بالثناء على الملوك الذين راضوا أنفسهم وراضوا أسرهم وحاشيهم معهم على جرأة الحرب التي توجبها ضرورات التموين، وعدوا من مفاحر الملوك أنهم لا يأكلون إلا ما تأكله شعوبهم، وأنهم لا يرون لهم عزة في الترف الذي يعز على رعيتهم<sup>(١)</sup>، فاقتدوا بعمر فيما أوجبه على نفسه عام القحط<sup>(٢)</sup> وعلمتهم الشدة كيف ينفذون إلى الواجب الإنساني من وراء زخارف الحضارة الحديثة.

وشيء آخر يستغربه العصريون في نظام حكومة عمر وإن كانوا ليتمنون مثله لو استطاعوه، ونعني به طريقته في محاسبة الولاة والعمال سواء لتحقيق العدل أو لتحقيق الأمانة.

فكان يجرى الوالي جزاء المثل عن كل مظلمة وقعت على أحد رعاياه، ويأخذ الوالي بسيئات أبنائه وذويه إن أساءوا وهم مستطيلون<sup>(٣)</sup> بما للولاية من حول وجاه. وكان يحصى أموال الولاة ثم يستحصى ما زاد عليها كلما فشت<sup>(٤)</sup> لهم فاشية من النعمة لا يخبرونه بمصدرها.

وفي هذا وذاك ضمان للعدل والأمانة يستغربه العصريون؛ لأنهم لا يألفونه في طرائق الحكومات العصرية.

ولكن أتراهم يستغربونه لأنه غير حسن أو لأنه غير مستطاع؟ بل لأنه غير مستطاع ولاريب، أو لأن الحكومات العصرية لا تملك أن تتحرّأ وتتصدّق في تنفيذه<sup>(٥)</sup>.

أما أنه حسن فلاشك في حسنـه ولا في أنه أحسن من نظائره بين النظم العصرية؛ لأن حكومات العصر الحديث قد تحمى الوالي وإن ظلم واعتدى فلا تسمح بمقاضاته إلا بإذن منها! وقد تحميـه مرة أخرى بالإحالة إلى الثقة بالوزارة ومنع المناقشة في عملـه؛ لأنـها هي المختصة بمناقشـته فيه، وتعذرـ فيـ الحالـتينـ بعدـ المـحافظـةـ عـلـىـ نـظـامـ الـدـوـلـةـ أـنـ يـهـدـدـ مـرـاـكـزـ الـحـاـكـامـ،ـ وـلـمـ يـكـنـ عـمـرـ يـخـشـىـ هـذـاـ خـطـرـ لـأـنـ أـقـوـىـ مـنـهـ،ـ فـلـهـ هـوـ الـحـقـ وـعـلـىـ نـظـمـ الـعـصـرـيـةـ الـمـلـامـ.

(١) يعز على رعيتهم: يصعب عليهم تحقيقه. (٢) عام القحط أو عام المجاعة، وقد سبقت الإشارة إليه.

(٣) مستطيلون: أي معتزون بسلطانهم وجاههم.

(٤) فشت لهم فاشية من النعمة: ذاعت وانتشرت، والفاشية كل شيء منتشر من المال كالغنم والإبل وغيرهما.

(٥) تحاول الحكومات على عهدهـاـ أـنـ تـتـحرـأـ بـمـاـ تـسـتـطـعـ مـنـ وـسـائـلـ.ـ وـقـانـونـ «ـالـكـسـبـ غـيرـ المـشـروعـ»ـ ضـرـبـ مـنـ هـذـاـ الصـنـيـعـ.

أما الطريقة العصرية في ضمان أمانة الحكم فهي أن تحرم عليهم الدسائير مباشرةً للأعمال في الشركات وما إليها ثم هي لا تأخذ منهم درهماً ولو دخلوا الخدمة صفر الدين وخرجوا منها بالضياع والقصور والأموال. فمن استغرب الطرائق العصرية في هذا الباب فليستغربها ما شاء وهو يعلم أن الغرابة ليست بعيب، وأن المؤلف هو المعيب إن قصر عن الغرض المطلوب.

وما عدا هذا من اختلاف بين العهدين فقلما يعدو اختلاف الأسماء وتغيير العناوين وقل أن ينفذ إلى ما وراء القشور وهذه بعض الشواهد التي تقرب أسباب النظر إلى حقيقة هذا الاختلاف.

مر عمر في سوق المدينة فرأى إياس بن سلمة معترضًا في طريق ضيق، فخففه بالدرة وقال له: «أمط عن الطريق يابن سلمة!»<sup>(١)</sup>.

ثم دار حول<sup>(٢)</sup> ولقيه في السوق فسأله: أردت الحج هذا العام؟ قال: نعم يا أمير المؤمنين، فأخذ بيده حتى دخل البيت وأعطاه ستمائة درهم وقال له: يابن سلمة! استعن بهذه، واعلم أنها الخفقة التي خفقتك بها عام أول! قال إياس: يا أمير المؤمنين ما ذكرتها حتى ذكرتنيها فأجابه عمر: أنا والله ما نسيتها.

فالنظم العصرية تحار في وضع هذه الحادثة في باب من أبوابها المرتبة حسب الوظائف والأوامر والمراجعات.

ولكن ماذا يصنع جندي المرور في عصرنا إذا شاء أن يميط عن الطريق ويفض الزحام؟ وماذا تصنع المحاكم في تعويض من أصابه الضرب بغير ضرورة؟

إن جندي المرور ليضرب بالدرة وبما هو أقسى منها، وإن المحاكم لتعوض المضروب بشيء من مال الدولة عن خطأ الجندي والموظفين.. وعمر قد عوض الرجل من ماله كما يؤخذ من قول ابن سلمة أنه ذهب به إلى بيته، فإن لم يكن هذا المبلغ من مال عمر وكان من خزانة الدولة فقد غرم عمر كل دين عليه قبل موته، ولم يفارق الدنيا إلا على ضمان وثيق أن يعاد كل درهم من دينه إلى ذويه، وقد يكون الخطأ يومئذ في الحساب لا في تصرف عمر بن الخطاب.

(٢) دار حول: انقضى عام.

(١) أمط عن الطريق: تنج وأفسح.

ورأى عمر امرأة في زى استغربه فسأل عنها فقيل له إنها الأمة فلانة! فضربها بالدرة ضربات وهو يقول لها: يا لكتاء! أتشبهين بالحرائر<sup>(١)</sup>؟ هنا مجال واسع للحذفة العصرية في الكلام على «الحرية الشخصية» وعلى حق من يشاء أن يلبس ما يشاء ويسير حيث يشاء.

ولكن ماذا تصنع الحضارة العصرية بالنساء المريبات اللاتي يتذكرون بأذية الحرائر ويأولين إلى البيوت في أحياهن يخرجن معهن إلى الطريق؟ وبماذا يختلف شأن النساء المريبات من شأن الإمام في زمان كن فيه متهمات الأعراض؟ ورأى عمر رجلاً يتبتخر ويمشي مشية قبيحة لا تليق بالرجال، فأمره أن يتركها فأبى وزعم أنه لا يطيق تركها فجلده. وعاد بعد جلده إلى التبتخر فجلده مرة أخرى، ثم مضت أيام وجاءه الرجل وقد ترك تلك المشية القبيحة ودعا له: جزاك الله خيراً يا أمير المؤمنين.. إن كان إلا شيطاناً<sup>(٢)</sup> أذهبه الله بك.

### الحرية الشخصية مرة أخرى!

غير أن عمر في عقوبته هذه إنما كان يعاقب على أمر نهى عنه القرآن وليس له أن يبيحه بحال، فهو قانون يعرفه من أوقع العقاب ومن وقع عليه ومن شهدوه وأقروه، وكلهم يأبى أن يمشي في الأرض مرحًا ويعدها من قبائح الأداب.

ولكننا في العصر الحديث نقسم النواهي والأوامر إلى قسم يحاسب عليه القانون وقسم يحاسب عليه العرف المأثر وعقاب العرف حق الأمة وليس بحق الحكومة والقضاء.

وجة العصر الحديث أن العقاب القانوني هنا غير منصوص عليه وليس النص عليه بمستطاع، وربما فتح الباب للأغراض والأهواء واستبداد الحاكمين إذا استطاع.

وعندنا أن حجة العصر الحديث في هذا ناهضة لاشك في صدقها، ولكنها إن نهضت فإنما تنهض على العصر الحديث ولا تنهض على عمر ولا على من وثقوا بعدله وأسلموه زمام العرف والقضاء على السواء.. فماذا لو استطاع العرف في عصرنا أن يحاسب الناس بالحبس والجلد والغرامة على رذائل

(١) الحرائر: الأمة ضد الحرة والجمع إماء، والحرائر جمع حرة، والكتاء: الحمقاء.

(٢) إن كان إلا شيطاناً: أي ما كان إلا شيطاناً.

الذوق وقبائح الآداب دون أن يخطئ، أو يجور؟ أيَّابي الإصلاح وهو أمن عقباه؟ إن أباه فليس صوابه في إبائه بأكبر من صواب عمر في تقريره وليس على عمر ولا على رعيته جناح أن يطمئنوا إلى عدل يعيينا أن نطمئن إلى مثله.

وقد تقدم أن عمر غضب على الحطيئة لهجائه الناس ونهاه أن يهجو أحداً فضرع إليه الرجل وقال: إذن أموت ويموت عيالي من الجوع، فأنذره ليقطعن لسانه! ثم عطف عليه فساومه على ترك الهجاء بثلاثة آلاف درهم، فسلم الناس من لسانه واستغنى عن هذه الصناعة ما عاش عمر ثم عاد إليها بعد موته.

إن أمين الحساب في خزائن الدول الحديثة يحار في أي باب من أبواب المصارف يضع هذه الدرهم التي اشتري بها هجاء الحطيئة، ولكن لا يحار طويلاً حتى يذكر باب الدعوة وما تنفقه الدول من الملايين ثمناً للثاء والهجاء، فيضعها هنالك وهو أهدأ ضميراً مما وضع في الباب كله؛ لأن مال تنتفع به الرعية وتنتفع به الأخلاق، ولا نفع فيه لذوات الحاكمين.

ولنضرب أمثلة من طرائف آخر على الطريقة العصرية التي يستغربها العصريون وهم مخطئون في استغراها أو قادرون على النظر إليها كما ينظرون إلى المؤلفات لو أطلقوا عقولهم من عقال الصيغ والأشكال ونفذوا من ورائها إلى الجوهر والأصول.

كان عمر يعس في المدينة فسمع صوت رجل وامرأة في بيت، فتسور الحائط فإذا رجل وامرأة عندهما زق خمر<sup>(١)</sup>. فقال: يا عدو الله! أكنت ترى أن الله يسترك وأنت على معصية؟ فقال الرجل: يا أمير المؤمنين، أنا عصيت الله في واحدة وأنت في ثلاثة، فالله يقول: «ولا تجسسو» وأنت تجسست علينا، والله يقول: ﴿وَأَتُوا الْبُيُوتَ مِنْ أَبْوَابِهَا﴾.

وأنت صعدت من الجدار ونزلت منه، والله يقول: ﴿لَا تَدْخُلُوا بُيُوتًا غَيْرَ بُيُوتِكُمْ حَتَّى تَسْأَسِّسُوا وَتُسَلِّمُوا عَلَى أَهْلِهَا﴾.

وأنت لم تفعل ذلك.. فقال عمر: هل عندك من خير إن عفوت عنك؟ قال: نعم، والله لا أعود. فقال: اذهب فقد عفوت عنك.

(١) الزق: السقاء، «الإناء».

ما أسرع ما تقول الحذقة العصرية وهي مستريحة البال: هذه بدوات<sup>(١)</sup> البدائية في حكمها تجسس ثم محاجة جدلية، ثم نزول عن عقاب. وهي «طريقة تعوزها الإجراءات الرسمية» التي نحن عليها حريصون وبها جد فخورين! لكن ما القول في مطابقة هذه الطريقة كل المطابقة لما يجري عليه النظام الحديث في إجراءاته الرسمية بغير استثناء؟

فالدستير الحرر تمنع الرقابة وفض الرسائل واستباحة الأسرار.. والحكومات مع هذا المنع الدستوري تضطر إلى استطلاع الأحوال واتقاء الجرائم بمراقبة المتهمين وذوى الشبهات فإذا اتفق في حادث من الحوادث أنها استباحت سراً يدل على جريمة محظورة فماذا يكون من سير الإجراءات الرسمية؟ يكون ما كان من عمر في الحدث الذي رويناه بغير اختلاف.. فالقضاء لا يأخذ بدليل يمنعه الدستور، ولا تثبت عنده الجريمة إلا بدليل مشروع والحكومة تضطر هنا إلى السكوت ومتابعة الحالة حتى تسفر عن بينة يجوز لها أن تعتمد عليها أمام القضاء. وهي فيما تصنع من هذا القبيل أعجز من عمر فيما صنع؛ لأنه جعل الاستطلاع سبيلاً إلى العضة والتوبية، واستغنى عن الإجراءات الرسمية التي نحن عليها حريصون وبها جد فخورين!

ونقترب من حادث تطول فيه الألسنة العصرية أبعد مما طالت في شتى الحوادث التي قدمناها، ونعني به كتابه الذي خاطب به النيل يوم قيل له إنه أمسك عن الفيضان. فقد زعم المؤرخون أن أهل مصر ذهبوا إلى عمرو بن العاص في شهر بؤونة، فأخبروه أن للنيل عندهم سنة قديمة لا يجري إلا بها، وهي «أنهم إذا كانت ليلة ثلاثة عشرة من هذا الشهر، عمدوا إلى جارية بكر بين أبويها، فحملوا عليها من الحلى والثياب أفضل ما يكون، ثم ألقوا بها في النيل».. فلم يجبهم عمرو إلى ما سأله و قال لهم: هذا لا يكون في الإسلام، وإن الإسلام يهدم ما كان قبله. فأقاموا بؤونة وأببيب ومسري لا يجري فيها النيل قليلاً ولا كثيراً، ثم رفع عمرو الخبر إلى عمر فاستصوب ما صنع وكتب له: إنني بعثت إليك بورقة مع كتابي هذا فألقها في النيل وفي الورقة كتاب يخاطب به النيل يقول فيه: «من عبد الله عمر إلى نيل مصر أما بعد، فإن كنت تجري من قبلك فلا تجر، وإن كنت تجري من قبل الله فنسأله أن يجريك».

---

(١) البدوات: جمع بداوة وهي الرأى الذي يسنج.

وقال رواة هذه القصة: إن عمراً ألقى بالورقة في النيل قبل يوم الصليب بـ شهر وقد تهياً أهل مصر للجلاء والخروج، فأصبحوا يوم الصليب وقد أجراه الله ستة عشر ذراعاً<sup>(١)</sup>، واستراحوا من ضحایاھ في ذلك العام وفيما بعده من الأعوام. والرواية على عالاتها قابلة للشك في غير موضع عند مضاهاها على التاريخ وقد يكون الواقع منها -إن وقعت- دون ما رواه الرواة بكثير ولتكن على هذا صحيحة بحذافيها، فما هي الغضاضة فيها على العلم الحديث، ولا نقول على العقل «البدوي» قبل نصف وألف سنة؟

إن عمر لم يجد أهل مصر معولين في فيضانهم على القناطر والسدود وفنون الهندسة فأبى عليهم أن يعولوا عليها ولكنه وجدهم معولين على خرافة يعافها العقل والشعور فأنكرها وحق له أن ينكرها، ولم يقل لهم إن ورقته الملاقة في النيل هي التي تجريه، بل قال لهم إن النيل ليجري بغير تلك السنة التي استنواها له وبغير القرابان الذي يتقربون به إليه، وليس في هذه القصة كلها ما يستغرب من حاكم عصرى مؤمن بالله منكر للخرافات فورقة عمر أقرب إلى العقل في زماننا هذا من الكثوس والقوارير التي تكسر في الأنهر عند فتح قناطرها وجسورها، وأقرب إلى العقل من البخور الذي يحترق في البيع<sup>(٢)</sup> والهياكل جلباً للفيضان واستغاثة بالسماء.

ونحن لا نعرض لهذه الأشتات من طريقة عمر في حكومته؛ لأنها هنات تلجمي المعجب به إلى دفاع وتسويغ، وليس في كل هذه الأشتات وأشباهها ما يلجمي عمر ولا المعجبين به إلى دفاع أو تسويف.

وإنما عرضنا لها توسيعة لأفق النظر إلى العظمة الإنسانية في مختلف أزمانها، واستخفاها بالغرائب التي تخلقها العادة العارضة لعبادها، ثم هي لا تستحق من هوانها أن تخسر من أجلها شعورنا بعظمة الإنسان، وإنها لأنفس ما نصونه ونعتز به في جميع الأزمان.

عدل عمر نخسره؛ لأنه كان يقضى فيه بغير «استمارة» مدمومة ينص عليها قانون المرافعات! أو لأنه كان يقضى فيه على غير «الإجراءات العصرية» في مواجهة الحقوق الشخصية! أو لأنه كان يقضى فيه قضاء يختلف الفقهاء في عنوانه وفي الرف الذي يضعونه عليه بين رفوف الأضابير!

يا لها من حماقة تخجل العصر الحديث! تخجله وهو واقف بين العصور يتطاول عليها بتسخيف الحماقات وإدحاض الخرافات.

(١) نراعي القياس تؤثر كثيراً وتندر قليلاً.

(٢) البيع: الكناش.

# عمر والنبي



يندر أن يظفر الباحثون في طبائع الإنسان بمعنى نفسي هو أوفر ثمرة وأنفس محسوّلاً، من دراسة عمر بن الخطاب؛ لأن الظواهر المختلفة التي تتجلى في هذه النفس العظيمة ليست من ظواهر كل يوم ولا ظواهر كل دراسة؛ ولأن اتفاقها البسيط مع تركيبها العجيب مما يتعدّر جداً في النفوس التي نعهدّها، ومما يتعدّر جداً حتى في نفوس الأفذاذ من العظماء.

بيد أن المفهوم الأكبر في هذه الدراسة إنما هو مفهوم علم الأخلاق؛ لأن علم الأخلاق أحوج إلى الاستقلال بالظواهر الطبيعية، وأفقر إلى الأسناد والدعائم التي تقيّمها أمثل هذه الدراسات.

فكل نفس - عظمت أو صغرت - دراستها مفهوم لعلم النفس لا شك فيه، كائنة ما كانت النتيجة التي تؤدي إليها من بحث خفاياها وتنظيم شواهدّها.

لكن الوصول إلى نتائج علم الأخلاق هو الصعب الجديد الذي لن يزال اليوم وبعد اليوم صعباً وجديداً إلى أبد بعيد.

فالافتراض أن نتائج علم الأخلاق «فكرة تكليفية» يستتبعها الفكر الذي يختلف في صوابه كما يختلف في خطئه، ويمليها التكليف الذي يطاع ولا يطاع، ويراضى عليه الإنسان رياضته على الأمر الغريب «الأجنبي» عن نوازع الطباع.

فإذا اهتدينا إلى نفس تعزّز تلك النتائج الفكرية التكليفية التي هي أقرب إلى الآمال المنشودة منها إلى الواقع الموجودة، فقد ظفرنا بمعنى كبير.

وإذا ظفرنا بحقيقة نفسية هي في الوقت نفسه حقيقة فكرية وحقيقة خلقية، فذلك هو المفهوم المضاعف الذي قلما ينال.

ونفس عمر بن الخطاب هي تلك النفس التي تدعم علم الأخلاق من الأساس، وهي ذلك الصرح الشامخ الذي ننظر إلى أساسه فكأننا تسلّفنا النظر إلى ذروته العليا؛ لأنّه قرب بين الآمال والقواعد أوجز تقرير، إذ هو التقرير الملموس.

أمال كثيرة من آمال محبي الخير ودعاة الإصلاح هي في نفس عمر بن الخطاب وقائمة مفروغ منها، كأنها وقائع المرئيات والسموعات.

فمنها فيما أسلفناه أن القوة لا تناقض العدل في طبيعة الإنسان، بل يكون العدل هو القوة التي تخيف فيخافها الظالمون.

ومنها فيما نحن بصدده الآن أن القوة لا تناقض الإعجاب على خلاف ما يتبادر إلى الأكثرين.

فإن الأكثرين يحسبون أن الرجل الذي يعجب به الناس لا يعجب هو بأحد، وأن البطل الذي يقدسه عشاق البطولة لا يعشق البطولة في غيره، وأن التطلع إلى الأعلى صفة ينطبع عليها الصغار ليارتفاعوا بعض الارتفاع ويحسنوا الخدمة والعون للكبار، ولكنها صفة ينفر منها الكبير ويحس فيها الغضاضة أن يصغر إلى جانب المتفوقين عليه، ومن هم أكبر قدرًا وأحق بالإعجاب.

لكن البطل الذي ندرسه هذه الدراسة ينقض ذلك الحسبان أقوى نقض مستطاع؛ لأنه بطل يروع، ويعرف روعة البطولة.. ويستحق الإعجاب غاية استحقاقه، ثم يخيل إليك من فرط ولائه لمن يفوقونه أنه خلق للإعجاب بغيره، ولم يخلق ليكون هو موضع إعجاب.

فعمراً كان يحب محمداً حب إعجاب، ويؤمن به إيمان إعجاب، ويستصغر نفسه إذا نظر إلى عظمة محمد، وما هو فيما خلا ذلك بصغر في نظر نفسه ولا في نظر الناس.

كان محمد عليه السلام كما نعلم قدوة في الدعة وحسن المعاملة لجميع صحبه وتابعيه، وكان يعاملهم جميعاً معاملة الإخوان والزملاء، فلا يغمرهم برهبة التفاوت الشاسع والتفوق البعيد فلو جاز أن ينسى أحد فارقاً بينه وبين عظيم لنسى أصحاب النبي هذا الفارق بما يلقونه من مساواته وحسن معاملته، ولو نسياناً إلى حين.

إلا أن عمر «العظيم» سمع مرة من صديقه محمد عليه السلام كلمة «يا أخي» فظل يذكرها مدى الحياة.

استأذنه في العمرة فأذن له وقال: «يا أخي لا تنسنا من دعائك».. فما زال عمر يقول بعدها كلما ذكرها: «ما أحب أن لي بها ما طلعت عليه الشمس، لقوله يا أخي!».

شهادة لعظمة محمد أن يواخى الناس كباراً وصغراءً، وأن الناس كباراً وصغراءً لا ينسون ما في مواجهاته من فخر وغبطة، وما بينهم وبينه من فارق بعيد. وشهادة لعظمة عمر أنه أهل لذلك الإباء؛ لأنَّه يدرك ما فيه من عظمة، ويُشعر بما فيه من رضوان.

وما يدرك ما عمر الذي يشيع في قلبه الفرح بهذا الإباء؟  
ليس بالرجل الذي يحب تواضع المراثين، وليس بالرجل الذي يجهل مقداره  
أو يهاب مخلوقاً بغير الحق، وبغير الإعجاب.

عمر هذا هو الذي تولى الخلافة وحجه الأولى في ولادتها أنه أكفاء المسلمين لها غير مدافع، وأنه كما قال: «لو علمت أن أحداً أقوى مني على هذا الأمر،  
لكان أن أقدم فتضرب عنقى<sup>(١)</sup> أحب إلى من أن أليه»<sup>(٢)</sup>.

نعم. هو عمر أقدر المسلمين كما يعلم، وهو عمر الذي يستصغر نفسه إذا نظر إلى المثل الأعلى والقدوة الفضلى، وهو إذن أكبر ما يكون بهذا الاستصغر.

لقد كان يسمع وهو خليفة يقول كالساخر وما هو بساخر: «بغٌ بغٌ<sup>(٣)</sup> يابن الخطاب، أصبحت أمير المؤمنين!».

أكان يقولها لأنَّه كان يجهل أنه أكفاء العرب للخلافة بعد صاحبيه؟ كلا.. بل كان يقولها؛ لأنَّه يعرف النظر إلى المثل الأعلى.. يعرف الإعجاب بما فوقه، يعرف محمداً ويعرف أنَّ اللحاق به أمل لا يطال، يعرف الإعجاب بطلاً معجباً ببطل، ويشاء فضله أن تتحصى له هذه بين أصدق شواهد البطولة فيه.

ومن الخطأ أن يتوهם المتوهם أن عمر كان يتضصغر لأنَّه يشعر بصغره،  
ويتواضع لأنَّه يشعر بضعة فيه.

إن الصغير لا حاجة به إلى تصاغر لأنَّه صغير، وربما كانت حاجة الكبri إلى مداراة شعوره الدخيل بتخفيض الرواء، وتزويق الطلاء، والتخليل بالمسكن والكساء.  
وإنما كان عمر يتضصغر؛ لأنَّه يشعر بعظمته ويكتجح ما يخامره من اعتداد بنفسه،  
ومحال أن تمتلىء نفس بمثل هذه القوة ثم تخلو من شعور بقوتها واعتداد بقيمتها.  
فليس ذلك من معهود الطبع في حي من الأحياء، ولا نقصر القول على الإنسان.

(١) العنق: يذكر ويؤتى . (٢) أليه: مضارع من ولِيَ الأمر، فهو يليه وأنا أليه.

(٣) بغٌ: كلمة تقال عند الرضا بالشيء.

ولهذا كان عمر يتصاغر على قدر ما يراه من بواعث الكربلاء، لا على قدر ما يراه من بواعث الصغر، فأبى أن يركب البرذون<sup>(١)</sup> وهو يغالب عزة الفتح داخلًا إلى الشام دخول المنتصر، وقيل له في ذلك فصاح بهم: خلوا سبيل جمل! إنما الأمر من هنا، وأشار إلى السماء!

وكلما اعز من حوله من خاصة أهله وخلصاء رعاياه بما يرون فيه من بسطة السلطان وعلو الكلمة غض من اعتزازهم وأحضر في أذهانهم ما ينسفهم السلطان المبسوط والكلمة العالية، فقال لأصحابه يوماً وقد مر ببعض الشعب<sup>(٢)</sup> على مقرية من مكة: «لقد رأيتني في هذه الشعاب أرعى إبل الخطاب، وكان غليظاً يتبعني، ثم أصبحت وليس فوقى أحد!».

وضايق هذه الكلمة ابنه فقال له: «ما حملك على ما قلت يا أمير المؤمنين؟»، قال: «إن أباك أعجبته نفسه فأحب أن يضعها»<sup>(٣)</sup>.

وانظر هنا إلى كلمة «أمير المؤمنين» يقولها ابن، ثم انظر إلى كلمة «أباك» يقولها أمير المؤمنين.

ومن قبيل هذا ركوعه لله ذليلاً خاشعاً يوم أمر أبا سفيان أن ينقل الحجر من مكانه فنقله، فخشع لله الذي جعله يأمر أبا سفيان في شعاب مكة فيستمع لما أمر. وليس هذا وأشباهه تصاغراً يكشف الصغر، إنما هو تصاغر يكشف القوة والاعتداد بها، ويکبحها بعنان متين هو نفسه دليل القوة والاعتداد.

بل يشاء بأس هذا البطل أن تتمادي فيه الصفات إلى غايتها وهي متناقضة في النظرة الأولى، فإذا بها التتمادي يردها إلى الوفاق والتكافؤ ولا يوسع ما بينها من ظواهر الاختلاف.

فمما رأينا أنه عادل يفوق العدول، وقوى يفوق الأقوياء، فإذا العدل والقوة فيه وفقان متساندان لا يختصمان ولا يتناقضان.

ومما رأينا أنه بطل تعجب بطولته الأصدقاء والخصوم، ثم هو في إعجابه بالبطولة كأنه خلو من دواعي الإعجاب.

(١) البرذون: ضرب من الدواب يخالف الخيل العرب، عظيم الخفة غليظ الأعضاء.

(٢) الشعب: جمع شعب «بكسر الشين» وهو انفراج بين الجبلين أو هو الطريق.

(٣) أن يضعها: أن يقلل من شأنها.

وبقى من موافقاته النادرة أن الإعجاب عنده لا ينقض الاستقلال، ولا يهدد «الشخصية» بالفناء والزوال، فيعجب بمن يفوقه غاية الإعجاب، ويحتفظ معه باستقلال رأيه غاية الاحتفاظ، ولا يتناقض الأمران.

فلم يكن أحد يعجب بمحمد أكبر من إعجاب عمر.

ولم يكن أحد مستقلًا برأيه في مشورة محمد أكبر من استقلال عمر، فهو آية الآيات على أن فضيلة الإعجاب لا تغدو من صراحة الرأي عند ذي الرأي الصريح. فما أحجم عمر قط عن مصارحة النبي عليه السلام برأي يراه، ولو كان ذلك الرأي من أخص الخصائص التي يقف عندها الاستقلال.

فمحمد في بيته وهو صاحبه، ومحمد في شريعته وهو صاحبها كان يستمع إلى عمر حين يقترح وحين يستنزل الأحكام وحين يستدعي الوحي في أمر من الأمور.

فكان يشير على النبي عليه السلام أن يحجب نساعه، ويبليغ ذلك إحدى أمهات المسلمين زينب فتقول له: إنك علينا يابن الخطاب والوحي ينزل علينا في بيوتنا! وتخرج إحداهن - سودة - وهي تحسب أن أحدًا لا يعرفها لاستثارها بالظلام فيعرفها بطول قامتها ويناديها «عرفتك يا سودة!»؛ ليؤكد ضرورة الحجاب، فيؤمر المسلمون بعد ذلك ألا يسألوهن إلا من وراء حجاب.

ولما هم النبي عليه السلام بالصلاحة على عبد الله بن أبي كبير المنافقين يوم وفاته تحول عمر حتى قام في صدره، وأخذ يذكره مساوئ عبد الله وأقاوileه في النكبة بالإسلام، وحكم القرآن فيه وفي أمثاله أن ﴿استغفِرْ لَهُمْ أَوْ لَا تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ إِن تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ سَبْعِينَ مَرَّةً فَلَن يَغْفِرَ اللَّهُ لَهُمْ﴾.

وألح في التذكير حتى أكثر على النبي عليه السلام وهو يبتسم ويقول له: «آخر عنى يا عمر، لو أعلم أنى إن زدت على السبعين غفر له زدت»، ثم صلى عليه ومشى معه حتى فرغ من دفنه.. ثم ما كان إلا يسيرًا كما قال عمر حتى نزلت هاتان الآيتان: ﴿وَلَا تُصَلِّ عَلَى أَحَدٍ مِّنْهُمْ مَّا تَأْبَدُ وَلَا تَقُمْ عَلَى قَبْرِهِ﴾.

وروى أبو هريرة عن النبي عليه السلام أنه أنفذه إلى رهط المسلمين فقال له: اذهب إليهم «فمن لقيت من وراء هذا الحائط يشهد أن لا إله إلا الله مستيقناً

بها قلبه فبشره بالجنة» فكان أول من لقى عمر، فصدقه وعاد به إلى النبي يسأله: «يا رسول الله بأبي أنت وأمي، أبعثت أبا هريرة من لقى يشهد أن لا إله إلا الله مستيقناً بها قلبه بشره بالجنة؟» قال النبي: «نعم» فلم يتريث عمر أن قال: «فلا تفعل يا رسول الله! فإنني أخشى أن يتكل الناس عليها، فخلهم يعملون»، فوافقه عليه السلام وقال: «فخلهم!».

وفي التشريع أو التحليل والتحريم كان عمر لا يقنع حتى يصل إلى القول الفصل فيما يستفسر عنه ويتردد في حكمه، فما زال يسأل عن الخمر حتى حرمت ويطل فيها الخلاف. وهو هو الذي كانت الخمر شهوة له في الجاهلية يحبها ويكثر منها، ولو شاء لالتمس الرخصة فيها ولم يكثر من السؤال عن تحريمها، ففي سؤاله عنها وحذره منها فضل أكبر من فضل الاستقلال بالرأي والإخلاص في المراجعة، وهو فضل الغلبة على النفس والتحصن من الغواية بالأمر الذي لا هوادة فيه.

وجرى صلح الحديبية الذي كان ظاهر الغبن فيه على المسلمين، وظاهر الفوز فيه للمشركين. فيستطيع قارئ التاريخ قبل أن يحصي أسماء المعارضين للصلح والصابرين عليه أن يعلم أين كان عمر بين الفريقين، فقد غمه هذا الصلح غمًا شديداً وذهب إلى أبي بكر يراجعه ويناجيه: علام نعطي الدينية في ديننا؟ فأجابه أبو بكر: يا عمر، الزم غرك أى رحلك<sup>(١)</sup> فإنني أشهد أنه رسول الله. وردد عمر أنه ليشهد أنه رسول الله، ثم ذهب في بعض الروايات إليه عليه السلام فسأل: أنسنا يا رسول الله على الحق وهم على الباطل؟ أليس قتلانا في الجنة وقتلهم في النار؟ ورسول الله يجيبه: بلى! بلى! فيعود فيسأل: علام نعطي الدينية في ديننا ونرجع لما يحكم الله بيننا وبينهم؟

فلما ناداه: «ابن الخطاب! إني رسول الله! ولن يضيعنى الله أبداً». ثم علم أنه الفتح المنتظر، ثاب إلى الرضا وكف عن السؤال.

والمحنة على ما هي عليه أعظم مما يطيقه صبر عمر وتسكن إليه سورة<sup>(٢)</sup> طبعه. فمن شروط الصلح أن يرجع المسلمين عامهم ذاك فيردوا من جاعهم من

(١) الرحل: كل شيء يعد للرحيل من متع ومركب... إلخ.

(٢) سورة الغضب: وثوبه، وسورة السلطان سطوطه واعتداؤه.

قريش ولا ترد إليهم قريش أحداً ممن يجيئون إليها، وأن يكتب النبي اسمه في عقد الصلح فلا يكتب فيه أنه رسول الله، وهذه مهنة وردت على حمية<sup>(١)</sup> عمر بالوارد الجلل الذي ليس أقسى منه ولا أمر على هذه الحمية العزوف. ولكن الصلح لم ينته حتى تفاقمت المهمة وادلهمت الغاشية كأن ما ابتلاه منها لا يكفيه. فب بينما هم يكتبون إذ جاء أبو جندل بن سهيل يرسف في الحديد قد انفلت إلى رسول الله فقام إليه سهيل<sup>(٢)</sup> - وكان وكيل المشركين في عقد الصلح - فضرب وجهه وأخذ بتلابيبه ليدفع به إلى قريش، وأبو جندل يصبح: يا عشر المسلمين، أرد إلى المشركين يفتونني في ديني؟ فواساه النبي ودعاه إلى الصبر والاحتساب<sup>(٣)</sup>، وواثب عمر إليه يمشي إلى جنبه ويدنى منه قائم السيف ويقول له: اصبر يا أبو جندل فإنما هم المشركون، وإنما دم أحدهم دم كلب. ورجا - كما قال بعد ذلك - أن يأخذ أبو جندل سيفه فيضرب به أباه.. قال: ولكن الرجل ضن بأبيه ونفذت القضية.

فالمهنة أعظم مما تطيقه الحمية العمريّة بغير وازع من هداية نبوية. ولأيّاً ما<sup>(٤)</sup> سكنت نفسه واطمأنّت إلى حكمة سيده ومعلمه وهاديه ولاسيما حين ناداه: ابن الخطاب! إنّي رسول الله ولن يضيعني الله أبداً.

هذه المراجعة كانت من خلائق عمر التي لا يحيد عنها ولا يأبها النبي عليه السلام، وكثيراً ما جاراه واستحب ما أشار به وعارض فيه فلا جرم يراجع النبي في كل عمل أو رأي لم يفهم مأيّاه ومرماه ما أمكنه المراجعة، وما قلقت خواطره حتى تثوب إلى قرار.

اللهم إلا أن تستعصي المراجعة ويعظم الخطر، فهناك تأتي الخلية العمريّة بأيّة الآيات من الاستقلال والحب والحزن الذي يضطلع بجلايل المهمات، فلما دخل النبي عليه السلام في غمرة الموت ودعا بِطَرْسٍ<sup>(٥)</sup> يملئ على المسلمين كتاباً يسترشدون به بعده أشفق عمر من مراجعته فيما سيكتب وهو جد خطير، وقال: إن النبي عليه السلام غلبه الوجع، وعندنا كتاب الله حسبنا<sup>(٦)</sup> ومال النبي إلى

(١) الحمية: الأنفة، والمراد أنها نزلت على أنفة عمر وكمرياته نزولاً عظيماً. (٢) سهيل: هو أبوه.

(٣) الاحتساب: الصبر وادخار الأجر عند الله على هذا الصبر.

(٤) لأيّاً ما: للأيّ الشدة والمشقة، يقال فعل ذلك بعد لاي، ولأيّاً عرفت الشي، أو لأيّاً ما.

(٥) الطرس: الصحيفة. (٦) حسبنا: يكتفينا.

رأيه فلم يعد إلى طلب الطرس وإملاء الكتاب، ولو قد علم النبي أن الكتاب ضرورة لا محيد عنها لكان عمر يومئذ أول المجيبين.

وكانت هذه سنته في حياة النبي وبعد موته، في كل عمل لا يستريح إليه، فلم يحتم عن مراجعة أمره حيًّا وميًّا في مسألة ليست من مسائل الوحي الذي فيه فصل الخطاب، وما كانت المسألة مسألة رأى فهو ناهض لها برأيه حتى يؤمن بخطئه أو يرده عن المعارضة أمر مطاع.

كذلك صنع في قيادة أسامة بن زيد قائد الجيش إلى البلقاء، وفيه جلة الصحابة من كبار السن والمقام، فقد ولأه النبي القيادة ومات عليه السلام وهو في الطريق، فقال أسامة لعمر: «ارجع إلى خليفة رسول الله عليه فاستأذنه يأذن إلى أن أرجع بالناس، فإن معى وجوه الناس<sup>(١)</sup>، ولا أمن على خليفة رسول الله وثقل<sup>(٢)</sup> رسول الله وثقل المسلمين أن يتخطفهم الشركون»، وقالت الأنصار: «فإن أبى إلا أن نمضى فأبلغه عنا واطلب إليه أن يولى أمرنا رجلاً أقدم سنًا من أسامة».

وغضب أبو بكر وكان جالسًا فوثب وأخذ بلحية عمر وهو يهتف به: ثكلتك أمك وعدمتك يابن الخطاب! استعمله رسول الله وتأمرني أن أنزعه؟

فوجبت الطاعة؛ لأنَّه أبرأ ذمته بالمراجعة، وسمع أمر الرئيس الذي لا رجعة فيه، وعمر جندي متى صرخ<sup>(٣)</sup> له الأمر من صاحب الأمر لم يبق له إلا أن يطيع. وختمت سنة النبي بوفاته فلم يكن بين الصحابة أحد أحقر من على هذه السنة وألزم لها وأكثر رجوعاً إليها من عمر، ولم تكن له وصية مقدمة على الأخذ بكتاب الله وسنة رسوله، إلا أنه مع هذا لم يكن يغفل عن العلل إذا وجب البحث عن العلة التي وراء السنة النبوية، فخالف أبو بكر رضي الله عنه في إقطاعه الأرض لعيينة بن حصن والأقرع بن حابس وقال لهما: «إن رسول الله كان يتآلفكم<sup>(٤)</sup> على الإسلام وهو يومئذٍ ذليل، وإن الله قد أعز الإسلام؛ فاذهبا فاجهدا جهوكما».

فقد علم سنة النبي مع «المؤلفة قلوبهم» ولم يغفل عن سببها وموقعها، فهـى سنة تطاع لحكمتها ولا توضع في غير موضعها، وليس على المسلمين حرج أن

(٢) الثقل: الحشم والمتابع.

(٤) يتآلفكم: يعطيكم ما ليست ملائكة قلوبكم.

(١) وجوه الناس: أكابرهم.

(٣) صرخ الأمر: وضع.

يختاروا للمؤلفة قلوبهم سمه غير التي ألفوها من صاحب الرسالة، إذا تغيرت الحكمة واحتفت العلة، واستغنى الإسلام عن ناصرين تألفهم العطايا والأنفال<sup>(١)</sup>.

وللشل هذا السبب ولاشك نهى عن زواج المتعة، ونهى عن التحلل من بعض مناسك الحج ولم يكن منهاً عنها كل النهى في حياة النبي عليه السلام، فكان الرجل يتزوج بالمرأة لأجل معلوم ثم يتزوج<sup>١</sup>، وكان منهم من ينوى الحج ثم يتحلل من بعض مناسكه، فنهى عمر في أيام خلافته وقال: «متعتان كانتا على عهد رسول الله عليهما أنا أنهى عنهم وأضرب عليهمما».

وموافقات عمر للقرآن وللسنة كثيرة لا يدعونا المقام هنا إلى إحصائها واستيفائها، وكذلك مراجعاته ومناقشاته فيما يرد عليه من أحكام لا تنجل مأثيرها ومراميها، فحسبنا منها دلائل استقلاله وصراحة عقله فيما سردناه، وحسب الإسلام فخرًا أن يؤمن به الإنسان إيمان عمر ثم يستقل برأيه وطبعه استقلال عمر، فالإيمان في أقصاه لا يغطى الرأي المستقل في أقصاه، وكل صفة في عمر فهي صفة مستقصبة لا وسط فيها؛ إذا أمن بذلك غاية الإيمان، وإذا استقل بذلك غاية الاستقلال، وإذا أعجب بذلك غاية الإعجاب.. وإن الظفر الذي يظفره علم الأخلاق من دراسته لمبعثه هذا الشاهد من الصفات التي تتناقض في ظاهرها وهي على عهدهنا بها في عمر متفقات متساندات لا تستغنى واحدة منها عن سائرها.

فإن لم يكن في دراسة عمر إلا أن نرى رجلاً عادلاً بالغاً في عدله، قوياً بالغاً في قوته، محبباً بالبطولة بالغاً في إعجابه، مستقلًا بالرأي بالغاً في استقلاله، لكفى بذلك ظفرًا لعلم الأخلاق، وكفى بسيرة واحدة أن تقرر لنا هذه الحقائق التي تستكثر على عشرات السير، وهي أن القوة لا تناقض العدل، وأن البطولة لا تناقض الإعجاب، وأن الإعجاب لا ينافي الاستقلال، وتلك الحقائق أثبتت في عمر من معارف بدنها وملامح سيماه.

وكانت مودة النبي لعمر كمودة عمر للنبي شرفاً له من جانبيه، وشهادة لعظمته وعظمة معلمه ومؤدبه وهاديه.

كانت نظرة محمد إليه نظرة عالية لا تعلوها نظرة أحد من أصحابه، فلم يكن

(١) الأنفال: جمع نفل وهو الغنمة.

أحد يكبر عمر كما كان يكبر عارفيه، ولم يكن رضاه عن مخالفاته ومراجعاته بأقل من رضاه عن مواقفاته وتسليماته؛ لأنه كان ينظر إلى بواعث هذه وتلك في حمدها ويرجو للإسلام خيراً منها، بل يدخل للإسلام سوريته<sup>(١)</sup> كما يدخل له تسليمه وطاعته، ويسوسه في رفق وكرامة سياسة المعلم لتلميذه الذي يعينه ويستعين بغيرته، ويروضه رياضة الإمام لمريده الذي يهيه للإمامية بعد حين، ويشجعه بقبول الحسن من رأيه تشجيع من يثبت فيه حسن الرأي ويستزده منه.

ولا يتأتى أن ينظر النبي المعلم إلى عمر دون أن يرى فيه أولى مشابهاته للطبائع النبوية؛ وهي الإلهام الديني وال بصيرة الروحية، فكان عليه السلام يقول فيه: «قد كان قبلكم من بنى إسرائيل رجال يكلمون من غير أن يكونوا أنبياء، فإن يكن في أمتي أحد فعمرا».

ومثله قوله في بعض ما نقل عنه عليه السلام: «لو كان بعدي نبى لكان عمر ابن الخطاب» وقوله: «إن الله جعل الحق على لسان عمر وقلبه».. وقوله: «عمر ابن الخطاب معى حيث أحب، وأنا معه حيث يحب، والحق بعدي مع عمر بن الخطاب حيث كان».

وتلك لمحات نبى ملهم إلى بصيرة ملهمة تقارب بصيرة الأنبياء.. وإن في هذه اللمحات لعرفة بالنفس ونفاذًا إلى الضمير، من أجلها كان محمد مصلح نفوس وهادى ضمائر، وفاتح عهد روحي في تاريخ الإنسان.

ومن تحصيل الحاصل أن نقول إن محمدًا قد أحاط بكل فضيلة من فضائل عمر، وكل خليقة من خلائق طباعه، وراقبه قبل إسلامه وبعد إسلامه فلم تفته كبيرة ولا صغيرة من مواطن العظمة فيه، إلا أنه لم يحمد منه شيئاً كما حمد حبه للحق وكراحته للباطل، فهي الخصلة التي تلاقيا فيها وتقارباً من قبلها، وإن كان محمد لأرحب صدراً وأعلم الناس من أن يكلف صاحبه أن يشبهه كل الشبه في علاج الحق والباطل، فلابد من فارق بين الرجلين هو الفارق الذي لا بد منه بين المعلم والمريد وبين الإمام والمأمور.

ولا نخالنا نلمس هذا الفارق كما نلمسه من قصة الأسود بن شريع، ذلك الشاعر الذي كان ينشد النبي بعض الأماريج فاستنصرته<sup>(٢)</sup> مرتين إذ دخل

(١) سوريته: سورة الغضب: وثوبه، وسورة السلطان: سطوطه. (٢) استنصرته: طلب منه السكون والإنصات.

عليهم عمر والشاعر لا يعرفه فصالح: واثكلاه<sup>(١)</sup>! من هذا الذي أسكنت له عند النبي؟ فقال النبي: «هذا عمر.. هذا رجل لا يحب الباطل!».

و تلك قصة تكبر عمر مرة وتكبر النبي مرات، فلا يسمعها السامع فيخطر له أن محمداً كان يقبل الباطل الذي يأبه عمر، أو كان يهوى اللغو الذي يعرض عمر عن سمعه... وإنما يسمعها فيعلم أى الرجلين يهوى صاحبه في مناهج الحق، ويدربه على كراهة الباطل، ويعلم أن الإمام يطبق ما لا يطيقه المريد، ويتسع صدره لما تضيق به صدور تابعيه، وأن محمداً أراد أن يعود الناس مهابة عمر، وأن يستبقى لعمر سوريته في محاربة الضلال، والأيام كفيلة بترويض تلك السورة فيما ينبغي أن تراضى عليه.

وهنا يتجلى مذهبان في كراهة الباطل، ويتجلى فارق واضح بين مذهب المعلم ومذهب المريد.

فعمراً كان ينكر الباطل إنكار المحارب، ويرفع له سلاحه حيثما رأه، ومحمد كان ينكره ولا يرفع له سلاحه حيثما رأه؛ لأنَّه يعلم ضرورةً من الباطل وضرورةً من الإنكار.

ومن الإنكار أحياناً أن يتجاوز عنه، وأن يشفع عليه إشفاق الرجل على سخف الطفل الصغير، وأن يتربص به الأيام حيث يزول، وأن يعالجه بسلاح المحارب وبغير سلاح المحارب، وهو بذلك قد أعد له ضرورةً من الإنكار، وكان أكمل عدة له من الراصدين له في ميدان واحد.

أنقول إن الفارق بين محمد وعمراً في هذا هو الفارق بين نبىٰ وخليفة؟!

إن قلنا ذلك فقد قلنا حقاً جاماً لا شبهة فيه، ولكن لا نعدو به تحصيل الحاصل وتكرير الأسماء.. فمحمد نبىٰ وعمر خليفة، ما في ذلك خلاف. ولابد بينهما من فارق، ما في ذلك خبر جديد، فما هو الفارق الذي يعدو تكرير الأسماء أو تكرير الصفات؟ الفارق فيما نرى هو الفارق بين إنسان عظيم ورجل عظيم.

فالنبى لا يكون رجلاً عظيماً وكفى، بل لابد أن يكون إنساناً عظيماً فيه كل خصائص الإنسانية الشاملة التي تعم الرجولة والأنوثة والأقواء والضعفاء، وتهيئه للفهم عن كل جانب من جوانب بنى آدم، فيكون عارفاً بها وإن لم يكن

(١) التكل: فقد الحبيب، وكلمة واثكلاه: صيغة من صيغ التذكرة يراد بها التحسر، وإبداء الدهشة هنا.

متصفاً بها، قادرًا على علاجها، وإن لم يكن معرضًا لأدواتها شاملًا لها بعطفه وإن كان ينكرها بفكرة وروحه لأنه أكبر من أن يلقاها لقاء الأنداد<sup>(١)</sup>، وأعذر من أن يلقاها لقاء القضاة، وأخبر<sup>(٢)</sup> بسعة آفاق الدنيا التي تتسع لكل شيء بين الأرض والسماء؛ لأنه يملك مثلاً، آفاقها كآفاقها هي آفاق الروح.

ومن الصغائر الأدمية التي كثيراً ما يطيقها الإنسان العظيم ويبرم بها الرجل العظيم كل غرور صبياني يحيك بنفوس الناس، وهو ضرور ليست لها نهاية: غرور الشاعر بأماديه، وغرور الفنان بصنعته، وغرور المرأة بجمالها، وغرور الشيخ بتراطه، وغرور الأحمق بخياله، وغرور الجاهل بعلمه.. وفي كل ضرب من هذه الضروب كان بين محمد وعمر فارق واضح وتفاوت محسوس، وكانت بينهما دروس تجرى بها حوادث تعليمًا وهدى كما تجرى عرضًا غير ظاهر فيه قصد التعليم والتلقين.

وعمر رضي الله عنه قد استفاد من دروس معلمه وهاديه في هذه الضروب شتى الفوائد، كما ظهر من سياساته في أيام خلافته ومن مراجعة نفسه والنبي عليه السلام بقييد الحياة.

فقد أشار على النبي بقتل عبد الله بن أبي ابن سلول حين مشى بالفتنة بين المسلمين، فأبى النبي وترك عبد الله يمضي في شططه حتى أنكره قومه وعنفوه، وتصدى له من صلبه من يريد له الموت<sup>(٣)</sup> فقال النبي لعمر حين بلغه ذلك من شأنهم: كيف ترى يا عمر؟ أما والله لو قتلت يوم قلت لى اقتله لأرعدت له أنف ولو أمرتها اليوم بقتله لقتلته، فقال عمر: قد والله علمت، لأمر رسول الله عَلَيْهِ السَّلَامُ أعظم بركة من أمري.

وكان عمر يستكثر صلاة النبي على عبد الله بن أبي بعد موته، ويستعظم أن يهرب له قميصه، وأن يكفنه أهله في ذلك القميص. وكان النبي يرعى في ذلك حق ابنه الذي أخلص في إسلامه، وبلغ من إخلاصه أنه اقترح على النبي قتل أبيه، وسئل النبي كما جاء في بعض الروايات: لم وجهت إليه بقميصك وهو كافر؟ فقال: إن قميصي لن يغنى عنه من الله شيئاً، وإنني أؤمل من الله أن

(٢) أخبر: أكثر خبرة.

(١) الأنداد: جمع ند وهو النظير الكف.

(٣) كان من المنافقين وهو الذي قال في غزوة بنى المصطلق: «لئن رجعنا إلى المدينة ليخرجون الأعز منها الأذل»، فغضب الرسول والصحابة لقوله.

يدخل في الإسلام كثير بهذا السبب! فقيل إن ألفاً من الخزرج أسلموا لما رأوا زعيمهم يطلب الاستشفاء بثوب الرسول، وخرجت الصحابة وعمر في طليعتها بعيرة باقية من هذا الدرس النبوى الحكيم.

وشبيه بدرس عبد الله بن أبي درس الخطيب المفوه سهيل بن عمرو الذى أسر فى بدر، فأشار عمر على النبي بكسر شiticه السفلين ليعجز عن الكلام إذ كان مشقوق الشفة السفل.. فأبى النبي «عسى أن يقوم مقاماً لا تذمه»، فمازال ومازال عمر حتى رأه فى حروب الردة يقطع بلسانه كما يقطع السيف، فحمد له ذلك المقام.

وجاء الفتح بعد صلح الحديبية، فرأى عمر كما رأى المعارضون معه أن قريشاً خسرت ولم تربع بالصلح الذى عارضوه، وأن المسلمين ربحوا ولم يخسروا بقبوله، وأنهم زادوا عدداً وزادوا حلفاء من غير المسلمين، وأن الذين رفضهم النبي من تابعيه عملاً بالصلح لم ينفعوا قريشاً بل كانوا بلاء عليها أشد من بلاء القتال. ويداً ذلك من مبدأ الأمر لعمر فاعتبر به وقال: «مازالت أتصدق وأصوم وأصلى وأعتق من الذى صنعت يومئذ مخافة كلامي الذى تكلمت به حتى رجوت أن يكون خيراً».

وتجمع خلاصة هذه الدروس كلها فى خبر واحد من أخبار عمر بعد ولادته الخلافة، وذلك حين بلغوه فتح «تستر»، وذكروا له أن رجلاً ارتد عن الإسلام فقتلواه، فلامهم على قتله وقال لهم: «هلا أدخلتموه بيئاً وأغلقتم عليه وأطعتموه كل يوم رغيفاً فاستتبتموه<sup>(١)</sup>؟ اللهم إنى لم أشهد ولم أمر ولم أرض إذ بلغنى».

فهذا عمر تلميذ محمد فى الإسلام، وهذا عمر شاهد دروس ابن سلول ومن على شاكلته من المنافقين والشركين، وهذا عمر المستفيد بما وعى من تلك الدروس، ومعنى ذلك جميعه أن محمدأً أعظم من عمر، وليس معناه أن عمر لم يكن بعظيم.

ومن تحصيل الحاصل أن نقول إن النبي عليه السلام كان يعلم ما يحتاج إليه صاحبه وما يستغنى عنه من الدروس، فعمر لم يعوزه قط درس قوى يعلمه حب الحق وكراهة الباطل؛ لأنها خليقة متمكنة منه أصيلة فيه موشوقة<sup>(٢)</sup>

(٢) موشوقة بطبعه: أى موصولة به مرتبطة.

(١) استتبتموه: رجوتكم توبته.

طبعه، ولكنه قد يعوزه حيناً بعد حين أن يتعلم الصبر على الباطل ولا سيما في فوهة الشباب<sup>(١)</sup>، وألا يأسى على الحق أن تفوته معركة زائلة في صراعه الدائم مع خصمه القديم، فهي معركة لا تضيع بصدمة ولا تؤخذ بهجمة، ولا تزال سجالاً منظورة العواقب في ساعة النصر وساعة الهزيمة على السواء.

وربما أعزه ما يعوز الأقوياء في معظم الأحابيين، وهو أن يذكروا أن الناس جميعاً ليسوا بأقوياء، وأن الناس جميعاً ليسوا بعمر بن الخطاب، فإذا استطاع عمر أن يمنع الخمر مرة واحدة فقد يشق ذلك على آخرين، وإذا استطاع يتصدى للموت في كل لحظة فليس ذلك في وسع كل مسلم، وقلما يستحضر الأقوياء هذه الحقيقة إلا بعد تذكير وروية. أما على البداهة فهم يقيسون الناس على أنفسهم ويحسبونهم أهلاً لما هم أهل له وكفؤاً لما هم قادرون عليه، ولهم من الشرف في نسيان هذه الحقيقة فوق ما لهم من الشرف في تذكاراتها ودوام استحضارها.

وقد كان تفكير عمر كله على البداهة في عهد النبي عليه السلام، فكان يفضي إليه بما يوحيه عفو خاطره وتمليه بادرة فكره<sup>(٢)</sup>، مطمئناً إلى مرجع الرأي ومقطع القول بين يديه، شاعراً بواجبه الأول أحسن شعور في هذا المقام؛ لأنّه شعور الرجل الكريم الذي لا يضن بشيء من عونه، فهو يعرض أقصى ما عنده من البأس ويدع لصاحب الأمر أن يكتفى باليسir منه إذا شاء، ولكن ليس عليه هو أن يعرض اليسir ويترك لصاحب الأمر أن يطلب الكثير.

مثل عمر في هذه المواقف مثل صاحب المال تنزل الضائقه الحازية<sup>(٢)</sup>،  
فيبسط ما عنده من المال جميعاً ويدع للوالى القائم بالتدبير أن يختار من ماله  
مقدار ما يريد، وذلك أفضل الحسنيين وأكرم الواجبين، وهو الواجب الذى يليق  
بعمر في صحبة الرسول.

ولا يحسن قارئ أنتا نعترض<sup>(٤)</sup> التأويل والتخرير لمنظر إلى عمر في أجمل الصور ونوجه أعماله أحسن توجيه، فما نقوله هنا لا يعود تفسير عمر نفسه لما اتصف به من الشدة في عهد رسول الله، وتفسيره -كما قال غير مرة- أنه كان سيفاً للرسول إن شاء ضرب به وإن شاء أغمده في قرابةه وأنه كان جلوازه<sup>(٥)</sup>

(١) فوهة الشياطين: حدته. (٢) تعليه يادرة فكره: أي بما يتأتى له من الرأى السريع. (٣) الحازمة: الشديدة.

(٤) الاعتساف: الأخذ على غير الطريق، يعني أنتا تحمل التأويل فوق ما يطبق. (٥) الجلوان: الشرطي.

3. **1000** (1000) **1000** (1000) **1000** (1000) **1000** (1000)

القائم بين يديه، وليس من شأن الجلواز أن يمسك كثيراً أو قليلاً من بأسه حيث يُؤمر بإمساكه، ويرد إلى الهوادة واللين.

بل هذا الذي نقوله هو الذي قاله أبو بكر رضي الله عنه في شدة عمر ولينه، فكلما تحدثوا إليه بغلظته قال: إنما يشتد لأنه يراني ليناً، ولا غلظة على الضعفاء فيه.

فكان جميلاً بعمر أن يسهو عن تلك الحقيقة، وأن يحتاج فيها إلى تذكير واستحضار وكان أفضل واجبيه لا مراء أن يعرض البأس حتى يُؤبى، ثم يثوب إلى اللين ولا جناح عليه.

وهو اليقين الذي لا يخامرنا الشك فيه أن عمر كان خليقاً أن يفهم تلك الحقيقة بتفاصيلها لو جعل باله إليها ولم يجعل باله إلى تقديم ما عنده «والجود بأقصى جوده» في انتظار القول الفاصل من رأى النبي عليه السلام، ولو لا استعداده لفهم تلك الحقيقة وما شابها لما انتفع بالقدوة ولا ألغت معه المثل والتجاريب.

ومهما يكن من حاجته إلى دروس معلمه وهاديه، فالذى نعتقد أنه مكانه من الخلافة لم تقرره الحاجة إلى تلك الدروس؛ لأن الصحابة كلهم على حكم واحد في هذا الاعتبار سواء منهم الخلفاء الراشدون وغير الخلفاء الراشدين فما من رجل كان بين أصحاب محمد عليه السلام إلا كان مفتقرًا إلى جانب من جوانب هديه وتهذيبه وتقويمه، وما كان عمر على التخصيص بأشد افتقاراً إلى ذلك من رفاته وتابعه وإن اختلف ما يعوزه وما يعوزهم من مواضع الهدى والتهذيب والتقويم.

وواضح من هذا أن دعوة النبي عليه السلام أبا بكر للصلوة بالناس في مرض وفاته لم تكن بالمصادفة ولا بالاختيار الذي يتساوى فيه أبو بكر وعمر في ذلك المقام، فقد دعاه حتى وصل الأمر إليه رضي الله عنه فلباه. وتفصيل ذلك كما جاء في رواية البخاري أن النبي اشتد عليه المرض فقال: مروا أبا بكر فليصل بالناس: قالت عائشة رضي الله عنها: إن أبا بكر رجل رقيق القلب إذا قام في مقامك لا يكاد يسمع الناس من البكاء فلو أمرت عمر؟ فعاد النبي يقول: مروا أبا بكر فليصل. فعاودته، فقال مرة أخرى: مروه فليصل، إنك صواحب يوسف<sup>(١)</sup>.

---

(١) العبارة تحمل معنى اللوم والعتب على النساء، والإشارة إلى موقف النساء في قصة يوسف عليه السلام.

وحدث عبد الله بن أبي زمعة أن بلاً دعا النبي إلى الصلاة فقال: مروا من يصلى بالناس، فخرجت فإذا عمر في الناس، وكان أبو بكر غائباً، فقلت: قم يا عمر فصل بالناس فقام، فلما كبر سمع رسول الله ﷺ صوته، وكان عمر رجلاً مجهاً<sup>(١)</sup>، فقال: فأين أبو بكر؟ يأبى الله ذلك وال المسلمين. فبعث إلى أبي بكر فجاء بعد أن صلى عمر تلك الصلاة فصلى بالناس».

قال عبد الله بن أبي زمعة: إن عمر لقيني فقال لي: ويحك! ماذا صنعت بي يابن أبي زمعة؟ والله ما ظننت حين أمرتني إلا أن رسول الله ﷺ أمرك. ولو لا ذلك ما صليت بالناس.. قلت: والله ما أمرني رسول الله ﷺ بذلك! ولكن حين لم أر أبو بكر رأيتك أحق من حضر بالصلاه.

والواضح من كلتا الروايتين أن النبي عليه السلام قصد إلى اختيار أبي بكر للقيام في مقامه من إمامية المسلمين وضمن ذلك ما ضمنه من معنى الاستخلاف والتقديم.

فعلى أي وجه نفهم هذا الاختيار الذي صدر عن قصد وروية ولم يصدر عن مصادفة واتفاق؟ وعلى أي وجه تسأعل النبي عليه السلام حين سمع صوت عمر ولم يسمع صوت أبي بكر فقال: «يأبى الله ذلك وال المسلمين»؟

إننا لا نفهم ذلك إلا على وجه واحد يجمل بمحمد ويحمل بأبي بكر ويحمل بعمر كما يجمل بال المسلمين.

فمن البديه أن ينظر النبي في اختيار خليفته إلى جميع الاعتبارات التي تدخل في الحسابان ولا يقنع بالنظر إلى اعتبار واحد.

فإذا نظر النبي إلى جميع الاعتبارات فائي غضاضة على عمر أن يقع الاختيار على أبي بكر ولا يقع عليه؟

إن اختيار أبي بكر يجمع للإسلام فضائل الرجلين، ولا غضاضة فيه على أحدهما ولا على المسلمين ولكن الغضاضة أن يتاخر أبو بكر وهو أحسن وأسبق إلى الإسلام وثاني اثنين في الفار، وأقمن<sup>(٢)</sup> أن تبطل حوله منافسة الأنداد، وله الرأى الصائب والشجاعة المأثورة والإيمان الثابت والمسالمة المرضية والحق الظاهر في الإيثار كلما قوبل بغيره من الحقوق.

(٢) أقمن: أجدر وأولى.

(١) مجهر: مرتفع الصوت.

ومع هذا الرجحان الذى انفرد به أبو بكر ترجيح آخر لاستخلافه فى الموقف الذى كان منظوراً بعد موت النبى عليه السلام، وهو موقف رضا ومسالمة بين المسلمين يغنىان إذا جرت الأمور فى مجرىها الطيب المأمون. فإذا تأزمت واضطربت ونفذت حيلة اللين حتى نبذه أبو بكر فى رفقه وهوادته فذلك إذن موطن الإجماع وإذا صلب غيره واجتمعت كلمتهم على الصلابة ولم يبق من يلين فى الأمر سواه، فصلابتهم أقمن إذن أن تتعطف بلينه إلى الإجماع الذى لا شذوذ فيه. فالنبى عليه السلام قد حسب للعواقب كل حساب، وقد نظر فى استخلافه إلى كل اعتبار وقد وازن بين أمور كثيرة ولم يوازن بين صاحبين ليس بينهما محل للتنافس والملحافة.

ومما نظر إليه عليه السلام أن عمر أصغر من أبي بكر بعشر سنوات أو نحو ذلك.. فدور أبي بكر لا يحجب دور عمر، وإذا انتفع الإسلام بمزايا أبي بكر فى حينها الذى هو أحوج إليها؛ فسينتفع الإسلام بمزايا عمر فى حين الذى يتولاه فيه، يوم تغنى الصلابة فى مدافعة الأعداء ما أغناه الرفق فى تأليف الأوداء<sup>(١)</sup> ولا يحسن قارئ هنا أيضاً أننا نستخلص النتائج من التاريخ وندرك ما كان بعد أن كان، فالواقع المنصوص عليه أن الذى رأيناه بعد وقوعه قد كان منظوراً إليه قبل أن ينكشف عنه الغيب، وقد نظر إليه النبى عليه السلام فقال: «أریت فی المنام أنى أنزع بدلو بكرة على قليب<sup>(٢)</sup> فجاء أبو بكر فنزع ذنوبياً<sup>(٣)</sup> أو ذنوبين نزعاً ضعيفاً، والله يغفر له، ثم جاء عمر بن الخطاب فاستحالت غرباً<sup>(٤)</sup> فلم أر عبقياً يفرى فريه، حتى روى الناس وضربوا بعطن<sup>(٥)</sup>».

ولم يخف معنى الرؤيا على معتبريها؛ لأنها لا تتحمل غير تعبير واحد، وهو الذى أشار إليه الشافعى رحمة الله ففسر ضعف النزع بقصر المدة وعجلة الموت، والاشتغال بحرب أهل الردة عن «الافتتاح والازدياد الذى بلغه عمر فى طول مدة».

ويجوز أن النبى عليه السلام قد أدخل فى حسابه تقديرات أخرى من هذا القبيل لا يحيط بها أبناء عصره ولا نراها نحن فى عصرنا. فلهذه المسائل فى جميع العصور نواحيها الموضوعية ونواحيها الخاصة التى لا يدركها كل من

(١) الأوداء: جمع وديع وهو صاحب المودة. (٢) القليب: البئر.

(٣) الذنوب: الدلو المملوقة. (٤) الغرب: الدلو العظيمة. (٥) العطن: مبرك الإبل حول الماء.

عاش بينها ولا يتأتى نقلها بالكتابة والتدوين. ومتى كانت هذه هي التقديرات التي فصلت فى مسألة الترشيح للخلافة فأى غضاضة فيها على عمر..؟ إنها شيء لا يتناوله وحده، وليس لكفاعة أبي بكر ولا لكتفاته هو كل اليد فيه، وإن الذى حدث لا يعدو أن يكون موازنة بين أحوال ثم تقديمًا للصالح فى تلك الأحوال، أو هو تأخير موعد و المناسبة وليس بتأخير حق وكفاعة، فأبى بكر كفء للخلافة، وعمر كفء للخلافة، لكن تقديم أبي بكر أصلح وأولى وأوفق لأحوال الزمن ولكرامة الصحابة وال المسلمين أجمعين.

وإنك لتكونى على ثقة من حقيقة واحدة فى رهط محمد تجزم بها وأنت آمن أن تخالف التاريخ فيما بطن وفيما ظهر.. وذلك أنه عليه السلام لم يبرم قط أمرًا فيه غضاضة على أحد من أصحابه، ولا سيما فى مسألة الاستخلاف أو التقديم للإمامية والصلة بالناس فكل الذى حدث فيها فهو الذى يحمل بالنبي من تقدير وتدبیر، ويحمل بصاحبته من إيثار وتوقير، ويحمل بالإسلام من تمكين وتعمير، وانتفاع بعمل كل عامل، واقتدار كل قدير.

\*\*\*

بقى جانب من جوانب العلاقة بين النبي وعمر لا يسكت عنه لكثره ما قيل فيه، فضلاً عن وجوب النظر فيه لأنه يتمم العلم بذلك العلاقة ويزيدنا فهماً لها واستقصاء ملهاها واطلاعاً على طريقة عمر فى الموازنة بين الواجبات والشئون حيثما اشترجت بين يديه، ونريد به جانب العلاقة بين عمر وآل البيت، وبين عمر وابنى عم النبي الكبارين على وابن عباس بعد انتقال النبي إلى الرفيق الأعلى. فالذين أولعوا فى التاريخ بخلق القضايا والمخاصمات يقولون كثيراً فى هذه العلاقة، ويمثلون عمر على صورة الرجل الذى كان يتحدى بنى هاشم ويناجزهم مناجزة لعصبية فيه عليهم، ولكنهم لا يذكرون من الواقع ما يعزز شبهة أو يرجع بظن فى هذه الوجهة وكل ما حفظته لنا أنباء العصر فإنما تخلص بنا إلى الخلاصة التى تجمل بعمر وتحمد منه. وهى الوفاء المحسن لذكرى النبي عليه السلام فى آله و خاصة بيته، والأمانة المحسنة لمصلحة العرب والإسلام مقدمة على كل مصلحة خاصة أو عامة وكل ما عدا ذلك لغو وباطل.

فعند تقسيم الأعطيية كان لآل النبي النصيب الأولى والمكان المقدم بين

الصحابة، وكان لهم التفضيل في كل حق من حقوق المسلمين حسبما كان بينهم وبينه عليه السلام من رحم وقرابة، وفضلهم عمر على أقرب الناس إليه في اللقاء والحفاوة، فكان في بعض الأيام ينتظر الحسين بن علي رضي الله عنه فذهب إليه الحسين فلقي عبد الله بن عمر في الطريق فسأله: من أين جئت؟ قال: استأذنت على عمر فلم يأذن لي. فرجع الحسين ولم يذهب إليه.. ثم لقيه عمر معتاباً وسأله: ما منعك يا حسين أن تأتييني؟ قال: قد أتيتك ولكن أخبرني عبد الله بن عمر أنه لم يؤذن له عليك فرجعت.. فعز ذلك على عمر وقال له: وأنت عندى مثله؟! وأنت عندى مثله؟! وهل أنت الشعر على الرأس غيركم؟

وكسا عمر أصحاب النبي فلم يكن في الأكسية ما يصلح للحسن والحسين رضي الله عنهم فبعث إلى اليمن فأتى لهما بكسوة تصلح لهما وقال حين رأها: الآن طابت نفسي!

وسافر إلى الشام فاستخلف علياً رضي الله عنه على المدينة. وأخذ نفسه باستفتائه والرجوع إليه في قضائه متراجعاً من دعوته إليه حين يحتاج إلى سؤاله. استفتابه بعضهم في مجلسه فقال: اتبعوني، وأخذهم إلى على فذكر له المسألة فقال على: ألا أرسلت إلى؟ قال عمر: أنا أحق بآياتك.

وكذلك كان يستفتى ابن عباس في الدين والأدب ولا يلقاء باحثاً مسترسلأً في الحديث إلا قال معجباً متبسطاً: غص غواص! <sup>(١)</sup> وقلما سئل في أمر وابن عباس حاضر إلا قال يشير إليه: عليكم بالخبر بها.

ولم يحجم عن تولية الولايات إلا كما أحجم عن تولية الجلة من الصحابة وروعس قريش الذين أبقاهم عنده للمشورة وصانهم عن محاسبته وعتابه وفي ذلك يقول لابن عباس: إني رأيت رسول الله ﷺ استعمل الناس وترككم، والله ما أدرى أصرفكم عن العمل أو رفعكم عنه وأنتم أهل ذلك؟ أم خشى أن تعاونوا لكانكم منه فيقع العتاب عليكم ولابد من عتاب؟

أما مسألة الخلافة فالذى يزعمه فيها الذين يخوضون في القضايا والمخاصمات أن عمر رضي الله عنه تعمد أن يحول بين على والخلافة بصرفة النبي عن كتابة الكتاب الذي أراد أن يبسط فيه وصاياه فلا يضل المسلمين

(١) الغوص: النزول تحت الماء، يقال: فلان يغوص على حقائق العلم، إذا كان كثير البحث فيه.

بعده، ويزعمون أنه هو قد حال بين على والخلافة مرة أخرى يوم تركها للشوري ولم يستخلفه باسمه لولايتها.

واستكثروا من عمر صرامته في دعوة على إلى مبايعة أبي بكر كما جاء في بعض الروايات التي ترجح صحتها، وخلاصتها «أن عمر أتى منزل على وبه طلحة والزبير ورجال من المهاجرين فقال: والله لأحرقن عليكم الدار أو لتخرون إلى البيعة، فخرج الزبير مصلتاً بالسيف<sup>(١)</sup> فسقط السيف من يده فوثبوا عليه<sup>(٢)</sup> فأخذوه...» أو قال لهما في رواية أخرى: «والله لتباييعان وأنتما طائعان، أو لتباييعان وأنتما كارهان».

فاستكثر المستكثرون هذه الصرامة وعدوها من إصرار عمر على الإجحاف بعلى وإقصاء بنى هاشم عن الخلافة.

أما القول بأن عمر هو الذي حال بين النبي عليه السلام والتوصية باختيار على للخلافة بعده فهو قول من السخف بحيث يسىء إلى كل ذي شأن في هذه المسألة، ولا تقتصر مساعته على عمر ومن رأى في المسألة مثل رأيه.

فالنبي عليه السلام لم يدع بالكتاب الذي طلبه ليوصي بخلافة على أو خلافة غيره، لأن الوصية بالخلافة لا تحتاج إلى أكثر من كلمة تقال، أو إشارة كإشارة التي فهم المسلمون منها إيثار أبي بكر بالتقديم، وهي إشارته إليه أن يصلى بالناس. وقد عاش النبي بعد طلب الكتاب فلم يكرر طلبه ولم يكن بين على وبين لقائه حائل وكانت السيدة فاطمة زوج على عنده إلى أن فاضت نفسه الشريفة فلو شاء لدعى به وعهد إليه.

وفضلاً عن هذا السكوت الذي لا إكراه فيه، نرجع إلى كل سابقة من سنن النبي في تولية الولاية فنرى أنه كان يجنب الله الولاية ويعن وراثة الأنبياء، وهذه السنة مع هذا السكوت لا يدلان على أن محمداً صلوات الله عليه أراد خلافة على فحيل بينه وبين الجهر بما أراد.

ولم يعتمد عمر على الشوري في اختيار الخليفة بعده وله مندوحة عنها، فقد رأى من أصحابه -كما قال- حرصاً سبيلاً وخلافاً لا يحسمه رأي واحد، وكانت

(٢) وثبوا: قفزوا.

(١) مصلتاً بالسيف: مجرداً السيف من غمده.

حيرته عظيمة بين الاستخلاف وترك الاستخلاف، فلما قيل له وهو طعين يودع الحياة: ماذَا تقول لِلله عز وجل إذا لقيته ولم تستخلف على عباده؟ أصابته كآبة ثم نكس رأسه طويلاً ثم رفع رأسه وقال: «إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى حَافِظُ الدِّينِ، وَأَيُّ ذَلِكَ أَفْعُلُ فَقْدَ سَنْ لِي إِنْ لَمْ أَسْتَخْلِفْ فَإِنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ أَسْتَخْلَفْتُ فَقْدَ أَسْتَخْلَفْ أَبْيُو بَكْرٍ». [1]

واختار للشوري فى أمر الخلافة أناساً ليس بين المسلمين أولى منهم بالاختيار، وكأنهم كانوا مسميين بأسمائهم لهذه المهمة لو لم يرشحهم هو لرشحهم لها كل مختار.

ولم يكن الفكاك من التبعة هو الذى أوحى إليه أن ينفض يديه ويلقى بالعبء على عواتق غيره. فعمر لا ينجو بنفسه ليوقع أحداً فيما يحاول النجاة منه، ولكنه قدر أن الرجل الذى تختاره كثرة المحكمين هو أولى أن ينعقد عليه الإجماع وينحسم بترجيحه النزاع فمن خرج عليه فهو بااغى فتنة يتبعها الأقلون ويردعها الأكثرون.

وكان مع هذا يود لو اجتمع الرأي على اختيار على<sup>ُ</sup> بعد المشاورة فقال لابنه: لو ولوها الأجلع «أى المنحصر بالشعر» لسلك بهم الطريق، فسأل<sup>ه</sup> ابنه: فما يمنعك أمير المؤمنين أن تقدم علينا؟ قال: أكره أن أحملها حيَاً ومتىً.

وفيما عدا الاستخلاف بعد النبي والاستخلاف بعد عمر، فالسياسة التي جرى عليها عمر كانت كلها سياسة عامة قائمة على أساس عام لا تفرقة فيها بين بنى هاشم وغيرهم ولا بين على وغيره.

فكان يكره أن تستأثر بالأمر عصبة دون غيرها باللغة ما بلغت منزليتها ولم يكره ذلك من بيت هاشم دون سائر البيوت.

كان يحجر على وجوه قريش أن يخرجوا إلى البلدان إلا بإذن وإلى أجل، ويبلغه أنهم يشكونه، فأعلن في الناس «إن قريشاً يريدون أن يتخذوا مال الله معونة على ما في أنفسهم، ألا إن في قريش من يضر الفرقة ويروم خلع الرقبة<sup>(١)</sup>، أما وابن الخطاب حتى فلا. إن أخوف ما أخاف على هذه الأمة انتشاركم في البلاد».

(١) الريقة: حبل تشد به البهيمة، وفي الحديث: «.. خلع ريقه الإسلام من عنقه».

وكان يزجر قومه بنى عدى كلما أحس منهم الطمع في خلافته لأنه واحد منهم، فيصايرهم قائلاً: «بِخِ بِخِ بَنِي عَدَى أَرَدْتُمُ الْأَكْلَ عَلَى ظَهَرِيْ، وَأَنْ أَهْبَطَ حَسَنَاتِي لَكُمْ، وَلَا وَاللَّهِ حَتَّى تَأْتِيَكُمُ الدُّعَوَةُ وَإِنْ أَطْبَقْتُ عَلَيْكُمُ الدَّفَرَ...»؛ أَى وَإِنْ كَتَبْتُمْ فِي الْأَعْطِيَةِ أَخْرَى النَّاسِ وَهُوَ الَّذِي أَبْنَى أَنْ يَخْتَارَ ابْنَهُ لِلخِلَافَةِ وَقَالَ لِلْمُغَيْرَةِ بْنَ شَعْبَةِ الَّذِي زَيْنَ لَهُ اسْتِخْلَافَهُ: «لَا أَرْبَبُ<sup>(١)</sup> لَنَا فِي أَمْوَالِكُمْ وَمَا فِيهَا لَأَحَدٌ مِنْ بَيْتِيْ إِنْ كَانَ خَيْرًا فَقَدْ أَصْبَنَا مِنْهُ وَإِنْ كَانَ شَرًا فَبِحَسْبِ أَلَّا عُمْرٌ أَنْ يَحْسَبَ مِنْهُمْ رَجُلًا وَاحِدًا».

وَجَمِيعُ عَلِيًّا وَعُثْمَانَ فِي مَجْلِسِ الشُّورِيِّ لِاختِيَارِ الْخَلِيفَةِ فَالْتَّفَتَ إِلَى عَلِيٍّ فَقَالَ: «اتَّقِ اللَّهَ يَا عَلِيًّا إِنْ وَلَيْتَ شَيْئًا، فَلَا تَحْمَلْنَ بَنِي هَاشِمَ عَلَى رِقَابِ الْمُسْلِمِينَ». وَالْتَّفَتَ إِلَى عُثْمَانَ فَقَالَ: «اتَّقِ اللَّهَ إِنْ وَلَيْتَ شَيْئًا فَلَا تَحْمَلْنَ بَنِي مَعِيَطَ عَلَى رِقَابِ الْمُسْلِمِينَ»، أَوْ قَالَ بَنِي أَمِيَّةَ.

وَكَانَ أَكْبَرُ هُمَّهُ أَنْ يَعْصِمَ الْإِسْلَامَ مِنْ الْمَلْكِ الَّذِي يَسْتَأْثِرُ بِهِ مَسْتَأْثِرًا لِأَنَّاسٍ دُونَ أَنَّاسٍ، وَكَثِيرًا مَا سَأَلَ: وَاللَّهِ مَا أَدْرِي أَخْلِيقَةَ أَنَا أَمْ مَلْكٌ؟ مَسْتَعِيْدًا بِاللَّهِ مِنْ كُلِّ سُلْطَانٍ لَا يَعْمَلُ جَمِيعَ رُعَيَايَاتِ الْخَيْرِ.. وَكَلِمَتَهُ لَابْنِ عَبَّاسٍ حِيثُ قَالَ: «إِنَّ النَّاسَ كَرِهُوا أَنْ يَجْمِعُوا لَكُمُ النَّبُوَةَ وَالخِلَافَةَ، وَإِنْ قَرِيشًا اخْتَارَتْ لِأَنفُسِهَا فَأَصَابَتْ»، هِيَ كَلِمَتَهُ حِيثُمَا تَكَلَّمَ فِي هَذَا الصَّدَرِ لَا يَخْصُ بِهَا بَيْتًا دُونَ بَيْتٍ وَلَا مَعْشَرًا دُونَ مَعْشَرٍ وَلَا قَبْيَلَةَ دُونَ قَبْيَلَةً، إِلَّا الْأَمَانَةَ لِمَصْلِحَةِ الْمُسْلِمِينَ جَمِيعًا حِيثُمَا اتَّفَقُوا عَلَيْهَا أَوْ كَانَ لَهُمْ رَجَاءً فِي الْإِتْفَاقِ.

وَمَا كَانَ لِعَمْرٍ صِرَامَةً مَعَ عَلِيٍّ لَمْ تَكُنْ لَهُ مَعَ غَيْرِهِ فِي مَأْزَقِ الْخُوفِ مِنَ الْفَتْنَةِ وَالذُّودِ عَنِ الْوَحْدَةِ، فَقَبْلَ أَنْ يَسْلِمَ الرُّوحُ كَانَ وَصِيَّتَهُ وَهُوَ لَا يَعْلَمُ مَنْ الْخَلِيفَةُ بَعْدَهُ: «إِنْ اجْتَمَعَ خَمْسَةٌ وَرَضُوا رَجُلًا وَأَبِي وَاحِدًا فَاشْدُخْ<sup>(٢)</sup> رَأْسَهُ بِالسِّيفِ، وَإِنْ اتَّقَوْ أَرْبَعَةٌ فَرَضُوا رَجُلًا وَأَبِي اثْنَانَ فَاضْرِبْ رَأْسَيْهِمَا فَإِنْ رَضَى ثَلَاثَةٌ رَجُلًا مِنْهُمْ وَثَلَاثَةٌ رَجُلًا فَحُكِّمُوا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَمْرٍ فَأَيُّ الْفَرِيقَيْنِ حَكَمَ لَهُ فَلِيَخْتَارُوا رَجُلًا مِنْهُمْ فَإِنْ لَمْ يَرْضُوا بِحَكْمِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرٍ فَكُوِّنُوا مَعَ الَّذِينَ فِيهِمْ عَبْدُ الرَّحْمَنُ بْنُ عَوْفٍ وَاقْتُلُوا الْبَاقِيَنَ إِنْ رَغَبُوا عَمَّا اجْتَمَعَ عَلَيْهِ النَّاسُ».

وَمَا اخْتَارَ ابْنَهُ عَبْدُ اللَّهِ لِلْفَصْلِ بَيْنِ الْفَتَيَنِ الْمُتَسَاوِيَتَيْنِ إِلَّا لِأَنَّهُ خَارِجٌ مِنْ

(١) الْأَرْبَبُ: الْغَرْضُ وَالْغَايَةُ.

الاختيار، ثم لم يجعل له القول الفصل؛ حتى يفتح للناس مخرجاً من رأيه إن شاعوا ألا يتبعوه.

ولن يقضى بأمثل من هذا القضاء في مأزق الفتنة أحد له قضاء عادل منزه عن خبايا القلوب.

فما اتخذ عمر من حكم بين الناس فهو الحكم الذي يجمل به ويحمد منه ولا ينتفع به قبل أن ينتفع سائر الناس هو الحكم الذي يعم ويعدل ولا يخص ويتحيز وهو الحكم الذي لو سئل فيه النبي سيد بنى هاشم لأعاد فيه قوله: «عمر بن الخطاب معى حيث أحب، وأنا معه حيث يحب، والحق بعدي مع عمر ابن الخطاب حيث كان».

# ٩ عمر والصحابة

بائع عمر فبطل الخلاف إلا مالا خطر فيه.

ويبيع عمر فبطل الخلاف إلا مالا خطر فيه.

وقد تواترت أقوال الصحابة في عمر بما يشيد بفضله ويشهد بقدره ويذكر في أعين الناس أكبر - من تُقال فيه. لأن الذين قالوها أناس لهم حلوم راجحة، وألسنة صادقة، وعقيدة راسخة، وقلوب لا تهاب أن تقول الحق في إنسان. ولكن الشهادتين اللتين شهد بهما الواقع أدل على قدر عمر بين الصحابة من كل ما قيل. لأن شهادة الواقع هي الشهادة التي يقولها الصادق باختياره ويحاول الكاذب أن يكذب فيها فلا يستطيع، وإنما يجوز الصدق والكذب فيما يملكه اللسان أو يملكه الشعور، أما الشهادة التي تعبر عن نفسها بلغة الواقع فهي قائمة من وراء كلام الألسنة ومن وراء هوى النفوس: إنكارها كإنكار المحسوس الذي تقع عليه الأيدي ولا تغمض عنه العيون.

وقد انتهت مسألة الخلافة بعد النبي بسلام.

ولكن انتهاؤها بسلام لا يعني أنها كانت ستنتهي وحدها بسلام على أية حال، ولا يعني أنها انتهت لأنها من المسائل التي يؤمن فيها الخطر وتمتنع فيها الفتنة، إذ الحقيقة أن انتهاؤها على هذا النحو قد كان أujeوية من أعاجيب التاريخ، مع ما يحيط بها من دواعي النزاع ومن كوامن القلق والخوف على غير سابقة يستقيم بها العرف وتتضح بها معالم الطريق.

فما هو إلا أن لحق النبي بالرفيق الأعلى حتى تحفزت دواعي النزاع من كل فج، وتكشفت كوامن القلق والخوف من كل مكمن، وجهل أعلم الناس كيف تتجلى الغاشية ويستقر القرار.

فالأنصار يقولون إنهم أحق من المهاجرين لأنهم كثرة والمهاجرون قلة، ولأنهم في ديارهم والمهاجرون طارئون عليهم، ولأنهم جميعاً عرب مسلمون ولهم فضل التأييد والإيواء.

والمهاجرون على قلتهم غير متفقين على اتفاق ينعقد به الإجماع، وحجتهم الغالبة أنهم السابقون إلى الإسلام ومنهم جلة الصحابة الأولين.

وتسايرت الأحاديث بحق آل البيت النبوى في الخلافة النبوية، وبين آله رجلان قويان هما على والعباس، لو أصغيا إلى هذه الدعوة ومضيا فيها لتمضي عن خطب عظيم.

ولكن هذه العصبيات لم تكف دعوة الخلاف حتى جاء أبو سفيان يزيفها عصبية أخرى بالمخاورة بين أكبر القبائل وأصغرها في قريش، فدخل على على والعباس يثيرهما ويعرض عليهما النجدة والمعونة، ويهيب بعلى باسمه، ثم بالعباس باسمه: «يا على! وأنت يا عباس! ما بال هذا الأمر في أذل قبيلة من قريش وأقلها؟ والله لو شئت لأملائها عليه - يعني أبا بكر - خيلاً ورجالاً وأخذتها عليه من أقطارها»<sup>(١)</sup>. فيجيبه على بما هو أهله: «لا والله، لا أريد أن تملأها عليه خيلاً ورجالاً، ولو لا أننا رأينا أبا بكر لذلك أهلاً ما خليناه وإياها». ثم يبلغ من كرم النحزة أن يؤنب أبو سفيان من طرف خفي على سعيه في هذه العصبية فيقول: يا أبا سفيان! إن المؤمنين قوم نصحة بعضهم لبعض، وإن المنافقين قوم غشة بعضهم لبعض، متخاونون وإن قربت ديارهم وأبدانهم!».

ولم تكن هذه العصبيات كل ما هناك من دواعي النزاع وكوامن القلق والخوف فقد كان هناك منافقون أسلموا وهم راغمون وكان هناك ضعفاء من المسلمين يقفون على شفير<sup>(٢)</sup> من الفتنة لا يلبث أن يضطرب تحت أقدامهم حتى ينهار، وكان هناك أناس لا ينصرون ولا يخذلون، فهم إن لم يفسدوا في الأرض لا يصلحون.

وبين هذه المخاوف والنوازع تنتهي مسألة الخلافة بسلام فيكون انتهاؤها بسلام أujeوبية الأعاجيب. وتبحث عن سر هذه الأujeوبية أو عن سرها الأكبر فيغريك فيها أن تذكر اسمًا واحدًا هو اسم عمر بن الخطاب.. إلى أين كانت تلك الفتنة ذاهبة لو لم يقف في وجهها عمر وقوته المرهوبية يوم السقيفة؟

سؤال يدلّك على سر تلك العجيبة قبل كل جواب فما عرف رأى عمر في

(١) الرُّجُل: جمع راجل، وقوله: «لأخذتها عليه من أقطارها» تهديد باتهامه سينازله من كل ناحية وصوب.

(٢) شفيف كل شيء: حرف.

البيعة حتى بطل الخلاف إلا ما لا خطر له. واطمأن من يوافق، وعلم من يخالف أن خلافه لا ينفعه، واجتمعت كلمة على مبايعة أبي بكر أوشكت أن تكون كلمات.

قال أبو بكر لعمر: أبسط يدك نبأع لك.

قال عمر: أنت أفضل مني. قال أبو بكر: أنت أقوى مني.

قال عمر: إن قوتي لك مع فضلك، لا ينبغي لأحد بعد رسول الله ﷺ أن يكون فوقك يا أبي بكر. أنت صاحب الغار مع رسول الله وثاني اثنين، وأمرك رسول الله حين اشتكي فصليت بالناس، فأنت أحق الناس بهذا الأمر.

وواثب عمر فأخذ بيده أبي بكر، فتواثب الجميع من عليه الصحابة يبتدرؤن البيعة، ثم كان الغد فجلس أبو بكر على المنبر، وتكلم عمر بين يديه يقول للناس: «إن الله قد جمع أمركم على خيركم، صاحب رسول الله ﷺ وثاني اثنين إذ هما في الغار، وأولى الناس بأمركم، فقوموا فبأيعوا».

فكانت البيعة العامة، وترك شجرة الخلاف لجفاف، فإن لم تذبل ل ساعتها فهى وشيكه ذبول.

بائع عمر فقطعت جهيزه قول كل خطيب.

وذلك قدر عمر عند الصحابة، وقدره عند أبي بكر، وقدره عند الله، تغنى شهادة السرائر فيه عن شهادة كل كلام.

وفي تلك الكلمات الموجزات التي تبادلها الصديقان العظيمان خلاصة نقد الناقدين وبحث الباحثين، وحكم التاريخ في أبي بكر وعمر، وفي موقف الخلافة من بدايتها إلى منتها.

قال عمر: إنك أفضل مني. وقال أبو بكر: إنك أقوى مني. وقال عمر: إن قوتي لك مع فضلك.

صدقًا غاية الصدق، وجاملًا غاية المجاملة، وقضيا بالعدل والحكمة والإخاء، وتركا التاريخ يقول ما يقول ويسهب ما يسهب، ثم لا يزيد في فحواه كلمة على ما ضمنته تلك الكلمات الموجزات.

ولقد كان من قوة عمر أنه كان يراجع أبي بكر في خلافته حتى يرجع عن رأيه، وكان من فضل أبي بكر أنهم يسألونه مستثثرين: والله ما ندرى أنت الخليفة أم عمر؟ فيقول: هو لو كان شاء!

وكان فضل أبي بكر وقوه عمر جمعاً لا يشذ عنه مكابر، ومن شذ عنه فما له من فضل ولا من قوة ينفعانه.

بل كان الرجالان على اختلافهما في المزاج كأنهما رجل واحد يراجع نفسه بين الرأيين المختلفين، حتى يستقر على أحدهما فإذا هو رأى جميع لا خلاف فيه، لأنهما يصدران عن عقيدة واحدة، ويتجهان إلى غرض واحد، فهما غير مفترقين إلى أبد طويل.

وأعجوبة الأعجيب في هذا الأمر موقف الرجلين من المشكلة الكبرى التي واجهتهما معاً بعد موت النبي بأيام قلائل، وهي مشكلة الردة ونكوص العرب عن أحكام الدين وحيرة الصحابة الكبار فيما يعامل به المرتدون.

وليس العجب أن يختلف أبو بكر وعمر في مشكلة كبيرة أو صغيرة، وإنما العجب هو نوع هذا الخلاف الذي لم يتوقعه أحد فيخالف أبو بكر لأنّه يجنب إلى الشدة والصلابة، ويخالف عمر لأنّه يجنب إلى اللين والهواة ثم يتلقيان ولا يتعارضان.

فأبو بكر يأبى إلا أن يحارب الذين منعوا الزكوة ويقول مصراً على قوله: «والله لو منعوني عنّا<sup>(١)</sup> لقاتلتهم على منعها».

وعمر يقول له: «كيف تقاتلهم وقد قال رسول الله ﷺ: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله، فمن قالها فقد عصم مني نفسه وماله إلا بحقه، وحسابه على الله!»

ويشارك عمر في رأيه جلة الصحابة كأبي عبيدة الذي قال فيه النبي: «إنه أمين الأمة». وسالم مولى أبي حذيفة الذي قال فيه النبي: «إن سالماً شديد الحب لله». وأناس من هذه الطبقة في صحبة رسول الله.

ويعود أبو بكر فيقول: «إن الزكاة حق المال، وفيها نحارب بالحق». ثم يهيب بعمر: «رجوت نصرتك وجئتني بخذلانك؟ أجبأر في الجاهلية وخوار في الإسلام؟» فإذا بعمر يتوب إلى شدته بعد أن أفرغ أمانة الرأي كما قال: «ما هو إلا أن رأيت أن الله شرح صدر أبي بكر للقتال حتى عرفت أنه الحق». وما أسهل أن يعرف الحق لمن يريد أن يراه ولا يغمض عينيه.. أرجلان هنا مختلفان أم رجل واحد؟

(١) عنّا: معزة.

قل هذا وذاك فالقولان مستويان ما دمت لا تنسى أن الرجلين المختلفين معهما العقيدة الراسخة التي لا تفارقهما، وطالما جمعت العقيدة جيوشاً على قلب واحد فضلاً عن رجلين.

وإنما كان يعيب عمر أن يعارض إذا كان في المسألة وجه واحد لا يحتمل المعارضة بحال، فاما أن يكون لها وجه آخر يبديه ويشرح حجته فالذى يعييه ويضير الإسلام أن يكتم ذلك الوجه وأن ينطوى عليه صامتاً فى موقف البحث والمشاورة وهو الناصح الأمين.

ومسألة الردة قد كان لها وجه آخر غير الذى راشه أبو بكر رضى الله عنه، وكان عمر خليقاً أن يرى ذلك الوجه الآخر لأنه موافق لجمل آرائه فى الحرب والسياسة، فقد كان بطريقاً إلى الحرب كما عرفنا من عامة وصاياه، وكان أبطأ ما يكون عنها إذا نشبت بين العرب أو المسلمين، وكان جيش الإسلام بعيداً عن المدينة فى غزوة الروم التى خرج بها أسامة بن زيد بعد قيام أبي بكر بالخلافة، فالتراث إلى أن يستكمل الإسلام عدته ويسترجع الغائبين من جنده وجه غير ضعيف، أو هو فى أقل الأمر وجه لا يحسن كتمانه عن الأمير المسئول.

وقد كان من عادة عمر أن يطيع صاحب التبعة متى وجبت الطاعة واستقر القرار، فلا ضير إذن لا يأله جهده معارضة حتى يتبين مذاهب الرأى على اختلافها، ثم هو مستعد بقوته لمعاونته بأقصى ما استطاع.

ومثل هذا الرجل، معارضته قوة فوق قوة وخير لا ضير فيه.

وخليق بنا أن نفهمها على صوابها فى مسألة الردة فنعلم بعد النظرة الثانية أنها من دلائل قوته المعهودة وليس من فلتات الضعف فيه، لأن رأى الرأى فلم يحجم أن يبديه ويشرح حجته، جريئاً فيما رأه.

وعلى هذا الدأب ظل عمر قوة لأبي بكر بموافقته ومعارضته على السواء، وأصحاب فيما قال له يوم بايعه: «إن قوتي لك مع فضلك». فكسب الإسلام خليفتين معاً بتقديم أبي بكر للخلافة لأنهما لم يبغيَا بالخلافة مأرباً غير خدمة الإسلام.

\*\*\*

ثم بُويع عمر بالخلافة فبطل الخلاف إلا مالا خطر فيه.

عرضها عليه أبو بكر فقال: «لا حاجة لي فيها». فقال أبو بكر: «ولكن لها حاجة يا ابن الخطاب». وسأل خيرة أصحابه فقال له عبد الرحمن بن عوف: هو والله أفضل من رأيك فيه. وقال عثمان بن عفان: إن سريرته خير من علانيته، وإنه ليس فينا مثله. وسأل أسيد بن الحضير فقال: «اللهم أعلمك الخيرة بعده، يرضي للرضا ويُسخط للسخط، والذى يسر خير من الذى يعلن، ولن يلى هذا الأمر أحد أقوى عليه منه».

وأجمع المهاجرون والأنصار على تزكية عمر وتصويب أبي بكر في ترشيحه، ولعلهم لم يذكروا من مناقبه إلا ما هو به أعلم وأخبر، فلم يزد شناء المثنى علماً ب أصحابه! ولم يكن قبح القاتح ليختلف رأيه فيه، لأنَّه على عرفانه بالدنيا وعرفانه بالناس لا يجهل أنَّ رجلاً كعمر بن الخطاب في حزمه وصدقه لن يخلو من مبغض، ولن يبغضه أحد لما يعييه ويحول بينه وبين ولاية أمر المسلمين.

قال له وهو يعرض عليه الخلافة: «يا عمر! أبغضك مبغض وأحبك محب وقدماً يبغض الخير ويحب الشر».

وإن منهم من حذر شدة عمر وقالوا له: «إنك كنت تأخذ على يديه ولا نطيق غلظته، فكيف وهو خليفة؟ وما أنت قائل لربك إذا سألك عن استخلافه علينا؟».

بلغ الصبر بالرجل الصبور مداه، وأمر من حوله أن يجلسه فجلس، فقال من خوفوه الله وعمر: «أبأ الله تخوفونني؟ خاف من تزود من أمركم بظلم. أقول: اللهم قد استختلفت على أهلك خير أهلك!»

ولو شاء أبو بكر لقال إن ما خوفوه من شدة عمر لفضيلة من فضائله التي قدمته عنده على غيره، فقد خاف عليهم الفتنة، وكان أكبر حذر أن تجئ الفتنة من أولئك الأعلام الذين يتبعهم الطغام<sup>(١)</sup> وليس لهؤلاء غير عمر يرهبونه ويتقون الفتنة باتقاءه، فمن هنا وصاهم فحذره «هؤلاء النفر من أصحاب رسول الله ﷺ الذين قد انتفخت أجوافهم، وطمحت أبصارهم، وأحب كل امرئ منهم لنفسه» وقال له: «إن لهم لحيرة عند زلة واحد منهم فلما ياك أن تكونه، واعلم أنهم لن يزالوا منك خائفين ما خفت الله.. ولهم مستقيمين ما استقامت طریقتك».

(١) الطغام: جمع طغامة وهو الوغد.

فالذين حذروه عمر إنما رغبوه فيه ولم يحذروه منه، لأنه أراد لهم من يخافونه ويستقيمون معه، فكانت سببته عندهم حسنة عند أبي بكر، ورجاء في صلاح أمر الأعلام والطغام.

فلما اتفق مدح المادحين ونقد الناقدين على إثمار عمر بالخلافة فرغ أبو بكر من مشورته وأبراً إلى الله ذمته، ودعا بعثمان فأملى عليه: «بسم الله الرحمن الرحيم. هذا ما عهد به أبو بكر بن أبي قحافة في آخر عهده بالدنيا خارجاً منها، وأول عهده بالأخرة داخلاً فيها، حيث يؤمن الكافر ويوقن الفاجر، ويصدق الكاذب: إنني استخلفت عليكم بعدي...»

ثم أخذته غشية فكتب عثمان «عمر بن الخطاب» ولم يترك الكتاب خلواً من الاسم مخافة أن يذهب الموت بأبى بكر في تلك الغشية فيلتج من يلتج بالخلاف، وله شبهة يحوم عليها.

وإنه ليكتبها إذ أفاق أبو بكر فقرأ عليه ما كتب، فكبر وأدرك ما وقع في روعه فحياه ودعا له: «جزاك الله عن الإسلام خيراً، والله إن كنت لها لأهلاً<sup>(١)</sup>». ثم أتم الكتاب.

ثم بُويع عمر بالخلافة بإجماع لم ينعقد ل الخليفة قبله ولا بعده إلا أن تكون وراثة في دولة استقرت لها دعائم وثبتت لها أركان فكانت شهادة من الصحابة وال المسلمين أجمعين بما هو أنطق من الألسنة والقلوب؛ بالبديهة التي لا تكذب في صادق ولا كذوب.

وجائز جداً أن يبدأ عمر خلافته وهذا رأى المسلمين فيه، وأن يختتمها آخر الأمر ورأيهم فيه على اختلاف، إذ الحكم يخلق العداوات، ويفتق أسباب التباعد في الظنون والأراء، ويفتن صاحبه حتى يتبدل من حيث يريد ولا يريد. فشهادة أخرى من شهادات الواقع والبداهة أن عمر قد فارق الدنيا والمخالفون فيه ينقصون، والمتافقون على حمده يزيدون في حمدهم إياه وثنائهم عليه.

دخل زياد على عثمان في خلافته بما بقي عنده لبيت المال، فجاء ابن لعثمان فأخذ شيئاً من فضة ومضى به، فبكى زياد.. قال عثمان: ما يبكيك؟ قال: أتيت أمير المؤمنين<sup>(٢)</sup> بمثل ما أتيتك به فجاء ابن له فأخذ درهماً فأمر به أن ينزع منه

(٢) يعني عمر بن الخطاب.

(١) أي: إنك كنت أهلاً لها.

حتى أبكي الغلام. وإن ابنك هذا جاء فأخذ ما أخذ، فلم أر أحداً قال له شيئاً.. قال عثمان: «إن عمر كان يمنع أهله وقرباته ابتعاء وجه الله، وإنى أعطى أهلى وأقربائي ابتعاء وجه الله ولن تلقى مثل عمر، لن تلقى مثل عمر!».

ويكى على يوم موتة فسئل في بكائه فقال: «أبكي على موت عمر إن موت عمر ثلثة<sup>(١)</sup> في الإسلام لا ترقى إلى يوم القيمة». وقال عبد الله بن مسعود: «كان إسلامه فتحاً، وكانت هجرته نصراً، وكانت إمارته رحمة».

وقال معاوية يوازن بين الخلفاء: «أما أبو بكر فلم يرد الدنيا ولم ترده، وأما عمر فأرادته الدنيا ولم يردها، وأما نحن فتمرغنا فيها ظهراً لبطن».. وقال عمرو بن العاص وهو يحدث نفسه: «لله در ابن حنتمة!.. أى امرئ كان!»

ولم يقل فيه قائل راضٍ ولا ساخط إلا ثناءً كهذا الثناء، بعد خلافة طويلة لو خرج منها بنصف الثناء لأربى على الأمل في إنصاف بني الإنسان.

ورعى عمر قدر الصحابة والتابعين كما رعوا قدره.. إلا أنه كان مفضلاً في هذه كما كان مفضلاً في جميع مهامه وحسناته، فإنه رعى أقدارهم وهو مستطاع إلا يرعاها وقليل منهم من كان قادراً أن يعمل غير ما عمل ويقول فيه غير ما قال.

جمع منهم مجلس المشورة لا يبرم أمراً ولا ينقضه إلا بعد مذاكرتهم والاستئناس بنصيحتهم وسابق علمهم من مأثورات النبي وأحاديثه.

وارتفع بهم أن يكونوا أتباعاً له فجنبهم ولایة الأعمال قائلاً لمن راجعه في ذلك: «أكره أن أدنسهم بالعمل<sup>(٢)</sup>». فسبق الدساتير العصرية بحسن تقسيمه وصادق حده وتدبيره. هم مجلس الأمة وليس لأحد من مجلس الأمة أن يلى عملاً من أعمال الحكومة فهما في الدولة وظيفتان لا تجتمعان.

وقدم صغارهم على أعظم العظماء من رعوس القبائل وقرووم<sup>(٣)</sup> الجزيرة العربية فحضر بابه سهيل بن عمرو بن الحارث بن هشام وأبو سفيان بن حرب في جمع من السادة ينقطع ندهم بين الكبارين<sup>(٤)</sup>، وحضره معهم صهيب وبلال

(١) الثلثة: الخل، ورثة الثلثة: إصلاحها.

(٢) يعني بالعمل هنا الولاية والحكم، أما العمل للإنتاج فقد سبق أن عرفنا رأى عمر فيه.

(٤) أى: ليس لهم مثيل بين السادة الكبار.

(٣) القروم: جمع قرم وهو السيد.

وهما موليان فقيران، ولكنهما شهدا بدرًا وصحبا رسول الله، فلأنهما قبل عليه القوم! وغضب أبو سفيان فقال لصاحبه: لم أر كالليوم قط، يأذن لهؤلاء العبيد ويتركنا على بابه؟ أما صاحبه فكان حكيمًا فقال: أيها القوم! إنني والله أرى الذي في وجوهكم.. إن كنتم غضاباً فاغضبوا على أنفسكم، دعى القوم - إلى الإسلام - ودعياكم، فأسرعوا وأبطأتم فكيف بكم إذا دعوا يوم القيمة وتركتم؟». ولو غير عمر لما تقدم عنده صهيب وبلال، ولا أمن أن يغضب عليه أبو سفيان وسهيل.

لكنه الحق فوق كل قدر عند هذا القسطاس الذي يعطى كل ذي قدر قدره حيث ينبغي له من تقديم وتأخير، فيقدم من يقدمه عمله ويؤخر من يؤخره عمله، ولا عليه من غضب الغاضبين ولوم اللائين.

فلما ندب الناس إلى غزو العراق فبادر إليه أبو عبيد بن مسعود، وتختلف من حضر الدعوة من الصحابة، ولاه قيادتهم وأبى أن يوليهما رجلاً من السابقين من المهاجرين والأنصار، وأجاب من راجعوه قائلاً: «لا والله! لا أفعل. إن الله إنما رفعكم بسبقكم وسرعكم إلى العدو، فإذا جبنتم وكرهتم اللقاء فأولى بالرئاسة منكم من سبق إلى الدفع وأجاب إلى الدعاء، والله لا أؤمر عليهم إلا أولهم انتداباً».

ثم دعا معه ابن عبيد وسلط بن قيس فابلغهما: «إنكما لو سبقتما لوليتكما...». والتفت إلى أمير الجيوش الذي اختاره فقال له: «اسمع من أصحاب النبي ﷺ، وأشركهم في الأمر، ولا تجتهد مسرعاً حتى تتبين، فإنها الحرب».. هذا ما استحقوه، فلا رجحان لهم إلا بالحق، ولا رجحان عليهم إلا للحق.

ومن الحق الذي له الرجحان عليهم حق الأمة جماعة، وحق الأمان الذي يعم الدولة ويوطد أركانها، فإذا خيف على الدولة من بعضهم فأمان الدولة مفضل عليهم، وحقها الأكبر مقدم على الكبير من حقوقهم، فربما حبسهم في المدينة لا يسافرون منها إلا بإذن وإلى أجل مخافته منهم على الناس ومخافته عليهم من الناس، ويستأنفه أحدهم في غزو الروم والفرس محتاجاً بسابق بلائه مع رسول الله ﷺ، فيتتخذ من سابق هذا البلاء حجة عليه يذوده بها عن السفر، ويقول له: «إن لك في غزوك مع رسول الله ما يكفيك ويبلغك، وبحسبك، وهو خير لك من الغزو اليوم، وإن خيراً لك ألا ترى الدنيا ولا تراك».

على هذا الوجه وحده ينبغي أن نفهم كل علاقة كانت بين عمر وبين أحد من أكابر الصحابة والتابعين، فهو القسطاس الذي لا يجوز، وكأنه لا يعرف الجور ولو شاء.

بل على هذا الوجه وحده نفهم كل علاقة بينه وبين أحد من عامة المسلمين، فلكل رجل ولكل عمل حقه، ولا ضير على أحد أن يتأخر قدره ويتقدم عمله ولا ينفع أحداً أن يتقدم قدره ويتأخر عمله فكل عمل وله حساب، وكل قدر وله كرامة، وأكبر الصحابة خليق أن ينزل منزلة المرعosisين لمن سبقوهم إلى العمل النافع وأصغر الناس خليق أن ينال جزاءه الحسن إذا استحقه، وكل قسطاس غير هذا القسطاس فإنما يقارفه الحاكم لظلم أو لخوف، وليس هذا ولا ذاك سبيل إلى عمر لأنه عادل ولأنه لا يخاف، وإذا وقع ما يخافه غيره فهو ضليع بالتبعات<sup>(١)</sup>.

على هذا الوجه وحده ينبغي أن نلتمس التأويل في محاسبات عمر ومعاملاته إذا وقع منها ما يحتاج إلى تأويل، وقل في محاسبات عمر ومعاملاته ما يحتاج إليه، لأنه كان يحاسب نفسه قبل أن يحاسب غيره، ومحاسبه لنفسه أصعب من حسابه للآخرين.

ففي جميع محاسباته للقادة والولاة من كبار الصحابة لم توضع مسألة في موضع التأويل الكثير والمناقشة الحادمة<sup>(٢)</sup> كما وضعت مسألة خالد بن الوليد رضي الله عنه.

ولا يعقل أن تكون هذه المسألة شذوذًا عن خطته مع جميع القادة والولاة، لأن الذي صنعه فيها عمر هو الذي كان منتظراً أن يصنعه سواء كان القائد خالداً أو كان رجلاً غيره.. وهذا الذي ينفي الشذوذ والحيف، أو ينفي المعاملة الخاصة التي تكيل للناس بكيلين وتزن لهم بميزانين، وتتنظر إليهم بنظرتين مختلفتين.

عزل عمر خالداً وهو سيف الإسلام وبطل الجزيرة والشام، وإذا كان لابد لخالد بن الوليد من عازل أو قاض عادل فلن يكون عازله وقاضيه غير عمر بن الخطاب، هو على قدر عزله بلا مراء، وهو قدر كبير.

(١) ضليع بالتبعات: قادر عليها.

(٢) الحادمة: يقال: حدمته الشمس أو النار: أي: اشتد حرها عليه. واحتدمت النار أى اشتد حرها. ومنه: احتدمت المناقشة.

قال أنس: إنها منافسة الند للند والشبيه للشبيه، وقال أنس: عزله لغير خطأ أتاها. وقال أنس: إنها ترة<sup>(١)</sup> قديمة ولو لاها لما كان الخطأ الجديد بمستوجب عزله وحرمان المسلمين من بأسه وجهاده.

والذين ظنوا هذه الظنون لهم شبّهات من ظواهر الأمور تخيلها لهم وتقربها إلى حدّ سببها، لأنّ المشابهة بين عمر وخالد كانت مشابهة خلق وخلق توحى الظن بالتنافس والملحّة، وكانت مشابهة خالد لعمر في خلقته تلتبس على بعض الناس فيكلّمون عمر وهم يحسبونه خالد بن الوليد.

فمن شاء أن يخبط بالظن فله أن يحسب أن عمر قد عزله لغير سبب يستوجب عزله، لأن عمر نفسه قد صان على القائد الكبير كرامته وأمسك عن الخوض في أمر عزله بعد الفراغ من ضجّته الأولى، وكتب إلى الأمصار يبرئه من الخيانة ويعلنهم «أنه لم يعزله لسخطة ولا خيانة، ولكن الناس فتنوا به».. قال: «فخشيت أن يوكّلوا به ويبيّنوا، فأخبّبته أن يعلّموا أن الله هو الصانع، وألا يكونوا بعرض فتنة». ولما سأله خالد في ذلك قال له: «إن الناس افتنوا بك فخفت أن تفتّن الناس».

فمن شاء أن يخبط بالظن هنا فقد يخبط ما شاء وله شبهة فيه، ولكنه لا يرجع إلى الواقع من قدّيمها وحديثها حتى تسقط شبّهاته بين يديه، ويوقن أن عمر لم يحاسب خالداً بميزان غير الذي حاسب به جميع القادة والولاة، وأن المدهش الحق أن يبقيه في الولاية والقيادة بعد ما أخذه عليه، لأنّه حينئذ يكون قد وزن بميزانين وكالبكيلين.

والذى أخذه عمر على خالد يرجع بعضه إلى أيام النبي عليه السلام، وبعضه إلى أيام أبي بكر رضي الله عنه، وبعضه إلى أيامه، وكله مما يصح أن يؤخذ به في موقف الحساب، وإن كان الذي حدث في أيام عمر وحدها كافياً لما قضاه في أمره.

ففي فتح مكة نهى رسول الله خالداً عن القتل والقتال وقال له وللزبير: «لا تقاتلوا إلا من قاتلكما». ولكن خالداً قاتل وقتل نيفاً وعشرين من قريش وأربعة نفر من هذيل، فدخل رسول الله مكة فرأى امرأة مقتولة فسأل حنظلة الكاتب:

(١) الترة: الثأر.

من قتلها؟ قال: خالد بن الوليد.. فأمره أن يدرك خالداً فينهاه أن يقتل امرأة أو وليداً أو عسيفاً<sup>(١)</sup>، وبعث إليه من يسأله: ما حملك على القتال؟ فاعتذر بخطأ الرسول<sup>(٢)</sup> في تبليغه وشهد الرسول على نفسه بالخطأ فكف عنه.

ثم بعث رسول الله خالداً إلى بني جذيمة داعياً إلى الإسلام ولم يبعثه للقتال وأمره ألا يقاتل أحداً إن رأى مسجداً أو سمع أذاناً، ثم وضع بني جذيمة السلاح بعد جدال بينهم واستسلموا. فأمر بهم خالد فكتفوا، ثم عرضهم على السيف فقتل من قتل منهم، وأفلت من القوم غلام يقال له السميدع حتى اقتحم على رسول الله وأخبره وشكا إليه، فسأله رسول الله: هل أنكر عليه أحد ما صنع؟ قال: نعم. رجل أصفر ربيعة<sup>(٣)</sup> ورجل أحمر طويل. وكان عمر حاضراً فقال أنا والله يا رسول الله أعرفهما، أما الأول فهو ابني، وأما الثاني فهو سالم مولى بني حذيفة. وظهر بعد ذلك أن خالداً أمر كل من أسر أسيراً أن يضرب عنقه، فأطلق عبد الله بن عمر وسالم مولى أبي حذيفة أسيرين كانوا معهما.. فرفع رسول الله يديه حين علم بذلك وقال: «اللهم إني أبرأ إليك مما صنع خالد».. ثم دعا على بن أبي طالب وأمره أن يقصد إلى القوم ومعه إبل وورق<sup>(٤)</sup>، فودي<sup>(٥)</sup> لهم الدماء وعوضهم من الأموال.

وفي عهد أبي بكر رضي الله عنه وجه خالداً إلى بعض أهل الردة يدعوهם إلى أحكام الإسلام أو يقاتلهم حتى يثوبوا إليها، فعزم على المسير إلى مالك بن نويرة ولم يأمره الخليفة بالمسير إليه. وأحجم الأنصار ينتظرون أن يكتب إليهم الخليفة بما يراه، وقال خالد: قد عهد إلى أن أمضى وأنا الأمير ولو لم يأت كتاب بما رأيته فرصة و كنت إن أعلمه فاتتني لم أعلمه، وكذلك لو ابتنينا بأمر ليس فيه منه عهد إلينا لم ندع أن نرى أفضل ما يحضرنا ثم نعمل به، فأننا قاصد إلى مالك ومن معى من المهاجرين والتابعين ولست أكرههم...».

ثم جاءته الخيل بمالك بن نويرة في نفر من بني شعلة بن يربوع فاختلت السرية فيهم، يشهد قوم أنهم أذنوا وأقاموا وصلوا، ويشهد آخرون أنه لم يكن من ذلك شيء، فلما اختلفوا فيهم أمر بحبسهم في ليلة باردة، وأرسل فيما قيل

(١) العسيف: الأجير. (٢) يعني الرسول الذي حمل رسالة النبي عليه السلام إليه.

(٣) ربيعة: معتدل الجسم. (٤) الورق: بكسر الراء، المال من الدرهم.

(٥) ودي: أعطاهم الديمة وهي المال يعطى لأهل القتيل بدل النفس.

منادياً ينادى: أدفعوا أسراكم. فظن القوم أنه أراد قتلهم.. لأن إدفعاء الأسرى  
كتنائية عن القتل في لغتهم.

ويروى أن مالكاً قال لخالد: أبعثنا إلى أبي بكر فيكون هو الذي يحكم فينا.  
فلم يجبه خالد إلى طلبه وقال له: لا أقالنـى الله إن أقتلـكـ. وتقـدمـ إلى ضـرارـ بنـ  
الأـزـورـ بـضـربـ عـنـقـهـ. وـتـزـوـجـ بـأـمـرـأـهـ فـيـ الـحـرـبـ، وـهـوـ أـمـرـ تـكـرـهـ الـعـرـبـ وـتـعـاـيـرـهـ.  
وـقـدـ أـبـلـغـ الـخـبـرـ عـمـرـ بـنـ الـخـطـابـ فـقـالـ لـأـبـيـ بـكـرـ: إـنـ سـيـفـ خـالـدـ فـيـ رـهـقـ(١).  
فـاعـتـذـرـ لـهـ أـبـوـ بـكـرـ بـأـنـهـ «ـتـأـولـ فـأـخـطـأـ»ـ، وـوـدـيـ مـالـكـاـ وـاسـتـدـعـيـ خـالـدـاـ إـلـيـهـ.

قدم خالد فدخل المسجد وعليه قباء وفي عمامته أسمهم غرزها للمباهاة، فقام  
إليه عمر فنزعها وحطمتها وقال له: قتلت امرأً مسلماً ثم نزوت على امرأته؟ والله  
لأرجمنـكـ بـأـحـجـارـكـ!

وكان أبو بكر رضي الله عنه هم بعزل خالد لاستئثاره بتصريف المال الذي  
في ولايته فسائل عمر: من يجزي جزاء خالد؟<sup>(٢)</sup> فندب عمر نفسه ليخلفه إن لم  
يكن بد من ذلك، وتجهز عمر حتى أنيخ الظهر في الدار، لو لا أن مشى أصحاب  
رسول الله إلى أبي بكر يوصونه أن يحتفظ بعمر لحاجته إليه، وأن يبقى خالداً  
في ولايته لحاجته إليه، فعمل بما أشاروا.

ذلك ما كان في عهد النبي وأبي بكر، فلما بُويع عمر كتب إلى خالد أن  
يراجعه في حساب المال وألا يعطي شاة ولا بعيراً إلا بأمره، فأحاله إلى ما  
جري به العمل قبله، وكان قد أجاب أبي بكر بكلام مقتضب قال فيه: «إما أن  
تدعنى وعملى وإلا فشأنك بعملك». فلم يطقطها عمر وقال: «ما صدقت الله إن  
كنت أشرت على أبي بكر بأمر فلم أنفذه».

وقد أبرمه منه أنه وهب الشاعر الأشعث بن قيس عشرة آلاف درهم، ونمي  
الأمر إليه كما كانت تنمـيـ إـلـيـهـ أـخـبـارـ الـوـلـاـةـ وـالـقـوـادـ منـ عـيـونـهـ وـأـرـصـادـهـ فـكـتبـ  
إـلـيـ أـبـيـ عـبـيـدـةـ أـنـ يـحـاسـبـهـ عـلـىـ هـذـهـ الـهـبـةـ «ـفـإـنـ زـعـمـ أـنـهـ مـنـ إـصـابـهـ أـصـابـهـ  
فـقـدـ أـقـرـ بـالـخـيـانـةـ، وـإـنـ زـعـمـ أـنـهـ مـنـ مـالـهـ فـقـدـ أـسـرـفـ»ـ.

وقد أبـيـ خـالـدـ أـنـ يـجـبـ فـيـ مـبـدـأـ الـأـمـرـ فـاعـتـذـرـ أـبـوـ عـبـيـدـةـ بـعـمـامـتـهـ كـمـ أـمـرـ

(٢) يعني: من يقوم مقامه ويكون في مثل كفایته.

(١) الرهق: الظلم والسفه والطغيان.

عمر، ونزع منه قلنسوته في موقف المحاسبة حتى قال إنها من ماله فقومت عروضه وضم ما زاد منها إلى بيت المال، وقال له عمر يومئذ: «يا خالد! والله إنك على لكيٰن، وإنك إلى لحبيٰن، ولن تتعاتبَنَي بعد اليوم على شيء».

ولم يعزله عمر دفعه واحدة على إثر قيامه بالخلافة كما جاء في بعض الأخبار، لأن اسم خالد كان بين أسماء الشهود على عهد بيت المقدس بعد فتحه، والأرجح أن في تاريخ القصة خطأً وقع فيه بعض المؤرخين ومنهم ابن الأثير، فكتب عن عزل خالد في أخبار السنة الثالثة عشرة للهجرة ثم ذكره في أخبار السنة السابعة عشرة، وأورد في الموضعين أقوالاً متشابهات.

تلك جملة المأخذ التي أخذها على خالد من عهد النبي عليه السلام إلى عهد خلافته، وما من أحد يعرف عمر ثم يلوح له أنه أنكر من خالد شيئاً كان يقبله من غيره، وأنه نصب له ميزاناً غير الموازين التي يحاسب بها القواد والولاة وكل صاحب عمل مسئول، فرأى عمر في إنكار هذه المأخذ معروفاً من بداية أيامه، والذين لزمواه وتأذبوا بأدبه ينكرونها مثله ولو كانوا على بعد منه، كما حدث من ابنه في بعثة جذيمة حيث أبى على خالد بطيشه بمن أوثقهم وعرضهم على السيف، ثم أنكر النبي عليه السلام ما أنكره واستتصوب ما استتصوبه.

فعمراً كان يكره الإسراع إلى القتال ويوصي قواده جمِيعاً بالتراث فيه، وربما نهى القائد المغوار عن القيادة وهو كفؤ لها لأنه يعدل بالقتال كما قال لسلطط بن قيس: «لولا أنك رجل عجل في الحرب لوليتك هذا الجيش، وال Herb لا يصلح لها إلا الرجل المكيث».

وكان يتخرج غاية الحرج أن يستبيح دم بريء أو مشكوك فيه، وتقدم في هذا الكتاب أنه لام أناساً من أصحابه لأنهم قتلوا رجلاً ارتد عن دينه، وقال لهم: «هلا استتبتموه وحبستموه؟». وتبين من رأيه في أهل الردة أنه كان يؤثر الهوادة والاستيابة على القتال، فإن كان قتال فالذى لا حيلة فيه ولا محicus عنه، فإنكاره لقتل مالك بن نويرة وأصحابه هو رأيه الذي لا شذوذ فيه، ويضاف إليه إنكار البناء بامرأته<sup>(١)</sup>، ووقع البناء بها في أثناء المعركة، وهو أمر لا ينفرد عمر بكرأته وانتقاده، بل تكرهه العرب عامة، مسلمين وغير مسلمين.

(١) البناء بالمرأة: الزواج منها.

وكان عمر يحاسب جميع الولاة أدق حساب: يكتب عروضهم<sup>(١)</sup> قبل ولائهم، ويسألهم فيما فشا من طارئ أموالهم، ويأمرهم إذا عادوا إلى أهلهم أن يدخلوا المدينة نهاراً لينكشف ما عادوا به إليهم، ويقاسمهم كل درهم يربى<sup>(٢)</sup> على المحسوب من أرزاقهم ويجرى على السنة مع كل والٍ وكل عامل ذي أمانة فلم يستثن منها أحداً قط، ولم يعرف والٍ قط سلم من مصادر أو حساب عسير.

فالذى صنعه خالد حين أنكر «سرعة هجماته وشدة صدماته» سنة عمرية لا شذوذ فيها، والذى صنعه حين حاسبه على هباته وتوزيعاته سنة عمرية كذلك لا شذوذ فيها، ولو أنه صنع غير هذا الصنيع لقد كان ذلك هو الشذوذ المستغرب الذى لا يقع من عمر بن الخطاب خاصة، لأنه لا يحابى ولا يفرق في المعاملة ولا يبالغ غضب قائد كبير ولا والٍ قدير وليس يحب أن يقال إن رجلاً من الرجال لا غنى عنه لدولة الإسلام، فربما كان شيوخ هذه العقيدة أخطر على الإسلام من عزل والٍ مظلوم أو ولادة مظلومين.

ولا ننسى الأمانة الكبرى التي هي أكبر من أمانة الرفق بالولاة والعدل في محاسبة العمال، ونعني بها أمانة الدين والدولة أو ما نسميه نحن في أيامنا «بالسياسة العليا».

عمر لا يتركنا نفسر أعماله هنا باجتهادنا في فهمها وتأويلها على ما نراه، بل يصرح للناس فيها بما يغنينهم عن التفسير والتأويل.

فكان يرعى في شئون الولاة الكبار والقادات المشهورين أمران يجيزان له عزلهم، ولو لم يقع منهم ما يوجب المؤاخذة.

أحد هذين الأمرين أن يفتتن بهم الناس فيفتتنوا هم بالناس، كما قال لخالد بعد عزله، والخوف في هذا الأمر من القائد الكفاء أعظم من الخوف من قائد صغير لم يبل أحسن البلاء ولم تتتساير بذكره الأنباء، فليس لهذا خطر في بقائه كخطر القائد الكبير.

وخطته هنا عامة لا يخص بها والياً دون والٍ ولا قائداً دون قائد.

فلما عزل زياد بن أبي سفيان عن ولاية العراق سأله زياد: لم عزلتني يا أمير المؤمنين؟ العجز أم خيانة؟ فقال له: لم أغزلك لواحدة منهما، ولكنى كرهت

(٢) يربى: يزيد.

(١) العروض: الأمتعة.

أن أحمل فضل عقلك على الناس. وقد يُقال في عمر: لو كان قرشياً لساق العرب بعصاها. فالحِيطة منه وفاق رأيه فيه.

وقد كان من خلق عمر أن يقدم الحذر ويأخذ الحِيطة ويطيل الروية، ثم يُجزم بالرأي السديد في غير إبطاء، ولهذا كان يكره ولادة الرجل الفخور وينهى عنها في خلافته وقبل خلافته، فأشار على أبي بكر ألا يولي خالد بن سعيد وكلمه في عزله لأنَّه رجل فخور يحمل أمره على المغالبة والتعصب.. فعزله أبو بكر كما أشار.

فإذا اجتمع لعمر هذا السبب من أسباب السياسة العليا إلى المأخذ التي أنكرها على خالد فلا جناح عليه، ولا محل للشك والظنة في أسباب عزله.

لقد رأى زهو خالد بالنصر والغلب قبل أن يفتح الشام ويسبق بالشهرة أنداده من القواد؛ رأى ذلك يوم عاد من حرب أهل الردة فدخل المسجد وفي عمamته السهام ورأه يوم استقل بيبيت المال في ولايته على عهد أبي بكر وعلى عهده، ورأه في أمور كان يبتئلها ولا يستائز فيها، ورأه مما يحس ولا يلمس ومما يقدر ولا ينتظر، «فإذا أشفع أن يفتتن الناس كما افتتنوا به فلا جناح عليه».

وثاني الأمرين اللذين يدخلان في تقييرات السياسة العليا ويحيزان العزل في غير جريمة ظاهرة أن يصبح القائد ضرورة لا غنى عنها لتسخير الجيوش وفتح الفتوح، وأن يعزى إليه النجاح فتتزاول العزائم وتصغر أقدار القادة دونه، وأن تعظم العقيدة فيه فتضعف العقيدة بالله، ويُخسر الجيش بذلك أضعاف ما يخسره بإقصاء قائده ولو لم يكن له نظير.

فإن كان له نظير كما تبين من اختيار عمر لقواده في كل ميدان فلا خسارة هناك، بل هو كسب العقيدة وكسب قائد جديد وإذا حان اليوم الذي ينتفع فيه بالقائد المعزول فهو قمين أن ينفع ما بقيت فيه بقية من صلاح وخير.

وتعویل عمر على العقيدة أمر تعزوه إلى كل شيء فتراه فيه على صواب؛ تعزوه إلى إيمانه بالله فهو فيه مصيّب، وتعزوه إلى حسن سياساته فهو فيه مصيّب، وتعزوه إلى تقديره للواقع فهو فيه مصيّب فكل أولئك كان خليقاً أن يرجح كفة العقيدة عنده على كل كفة، وأن يوجب عليه استبقاءها قبل كل استبقاء وألا يزال الناس يذكرون ما ذكرهم به حين كتب إلى الأمصار بعد عزله خالداً «إن الله هو الصانع، وألا يكونوا بعرض فتنة».

ولو أن رئيساً لخالد غير عمر بن الخطاب في إيمانه المكين، لما فاته أن يعلم أين كانت قوة المسلمين وبم كان انتصارهم في جميع الميادين ولا فاته أن يستبقى هذه القوة بكل وسيلة وأن يفتديها بجميع ما في يديه؛ تلك قوة العقيدة لا مراء، إن ضاعت فلا عوض عنها، وإن بقيت فللقادرة عوض كثیر.

فكيف بعمر بن الخطاب الذي يؤمن بهذا إيمان تسلیم كما يفكر فيه تفكير سياسة وتدبیر؟ لئن نسى ذلك فهو الحقيق باللوم على نسيانه، ولئن ذكره فاقتضاه ذكره أن يعزل خالداً بغير جريرة لما كان عليه من لوم.. وهو كما رأينا لم يعزله لغير جريرة، أو لم يكن حسابه له مختلفاً عن حسابه للقادة والولاة.. وقد كان أبو بكر نفسه - وهو من أبقي خالداً - يلمح بعض الخطر من افتتان الناس به حين قال: أعجز النساء أن ينشئن مثل خالداً

ويؤكد تعویل عمر على العقيدة في كل نجاح واستاده كل فشل إلى ضعفها والترخص فيها أن الجيش الذي غزا مصر أبطأ في فتحها فالتمس عمر علة ذلك في ضعف نياتهم وكتب إليهم يقول: «عجبت لإبطائكم عن فتح مصر تقاتلونهم منذ سنتين، وما ذاك إلا لما أحدثتم، وأحببتم من الدنيا ما أحب عدوكم، وإن الله تبارك وتعالى لا ينصر قوماً إلا بصدق نياتهم».

فنظرته في عزل خالد هي النظرة العامة التي لا تخصيص فيها لرجل ولا لحركة ولا لمكان، وتقديمه العقيدة على كل عدة من عدد النصر هو الخطة التي جرى عليها في مراقبة القادة ومراقبة الجيوش وتدبیر عدد النصر وتجنیب المسلمين مأذق الخذلان. وهل أخطأ؟ هل كانت منه حماسة إيمان ولم تكن رؤية تفكير؟ هل يرى غير هذا الرأي ناقد عسكري من أعداء الإسلام لو بحث في الأمر ونفذ إلى حقائق الأسباب؟ كلام، بل هو صدق الرأي وصدق الإيمان معاً مقتربين، لا يشير هذا بغير ما يشير به ذاك.

ودون هذا من أسباب «السياسة العليا» يجيز لعمر ما استجراه من عزل خالد من القيادة والولایة، ولا سيما بعد ما أخذ عليه ما أخذ، وبعدما علم الناس أنه لا يسامح أحداً في أمثال هذه المأخذ فما باله يسامح خالداً فيها؟ إنه إذن لصانع النصر الذي لا غنى عنه، وإن الخطر الأكبر الذي يخشاه لقد حق على الجندي وعلى الدولة، ولقد حق معه خطر آخر لا يقل عنه: أن يسكن

الناس إلى التفرقة في الحساب، وأن يألفوا ما يعاب إذا عيب من الرعوس والأقطاب، دون الأتباع والأذناب.

ومسألة أخرى يجب ألا يغفل عنها الرجل العصري وهو ينظر في عزل خالد للأسباب التي قدمنا أو لأى سبب غيرها.. وذلك أن حقوق الولاية في عصرنا غير حقوق الولاية في عصر عمر على التخصيص وهو العصر الذي بدأت فيه تجربة الولاية والعمالة في دول الإسلام.

فالولاية في عصرنا مركز يستحقه موظف الحكومة بعد مرانة طويلة ودراسة خاصة واستعداد مقصور على طائفة من المرشحين لها لم تشركهم فيه طائفة أخرى، وكأنها صناعة العمر التي لا يحتمل عمر الإنسان تجديد صناعتين مثلها فإذا قيل إن والياً عزل في عصرنا فكأننا نقول إن تاجراً صودر ماله أو زارعاً حيل بيته وبين زرع أرضه. ومصادرنا من هذا القبيل حرى أن تلتمس لها أسباب من قبيلها في الرجاحة والإقناع.

غير أن الولاية في عهد عمر لم تكن كذلك بوجهه من الوجه ولم يكن أصحابها مثل هذا الحق الذي اصطلح عليه وإن لم ينص عليه القانون، وإنما كانت تجربة ارتتجالية يتساوى فيها جميع الصالحين من المسلمين، لا تنتقطع بها صناعة العمر ولا سابقة الاستعداد والمرانة فيصبح أن يعزل الوالي لأسباب أهون من تلك الأسباب التي قدمناها في الرجاحة والإقناع، ويصبح أن يكون للعزل معنى المناوبة في ندية متساوية بين جميع المسلمين.

«لله در «ابن حنتمة»!.. أى رجل كان!».

كلمة قالها رجل يعرف الرجال. قالها عمرو بن العاص وكأنه لم يكن يود أن يقولها لو لا أنطقه بها الإعجاب الذي لا يجد في كتمان.

وهي كلمة يقولها الناظر في سيرة عمر كلما وقف من أخبارها موقف الناقد الذي يبحث عن الخطأ فيلقيه حيثما بحث عنه عسيراً جد عسيراً.. أى رجل كان هذا الرجل؟ أى عدل كان عدله؟ أى قسطاس كان قسطاسه؟ أى حساب كان حسابه لنفسه؟ وأى سبيل للناقد إلى رجل كان يحاسب نفسه هذا الحساب؟

وربما اختلفت الأمزجة أو اختلف تركيب العقول والأبدان فقل في ذلك ما تشاء، وقل في خلائق عمر ما تشاء.. قل هي الشدة والصرامة، أو قل هي

الخشونة والصلابة، أو قل هو نسيان الضعف وفرط الغيرة على الحق في عالم تستكثر فيه مصانعة الحقوق ويستعظم فيه تكلف الصواب.. قل ما بدا لك من ذلك واذهب ما شئت أن تذهب فيه، فإنك لا تعطى المزاج حقه ولا تفرض له فرضه حتى تحرر بعد ذلك في سبب انتقاد أو علة اختلاف، لأنه لا يزاول أمراً إلا وهو صواب لا محل فيه لسوء الطوية من وجهة ذلك المزاج.

كنا نقرأ عن عزل خالد ما تتفق قرائته من هنا وهناك، وكنا نستمع إلى الذين يردونه إلى المنافسة والتناظر فنجيز هذا ولا نمنعه، أو نرى فيه مثالاً من قدر عمر ومنقصه تغض من إعجابنا بمزاياه. لأنه قد يغار من خالد ويعزله لغير جريرة ويبقى له بعد ذلك قدره الجليل وأثره الضخم في تاريخ الإنسان.

وفي عصرنا هذا رأينا أبطالاً خدموا أقوامهم، ثم بلغ من ضغفهم على منافسيهم أنهم قتلواهم، ولم يقنعوا بإقصائهم عن الحكم ولا بمحاسبتهم بين يدي القضاء.. ثم نصب الناقدون لهم موازين النقد فأسقطوا السينات من الحسنات، وقرروا قتل أفراد بإحياء أمة، فبقى لأولئك الأبطال حقهم الخالد في الثناء والتعظيم وإذا بلغ من صواب عمر أنك لا تحصى عليه خطأ غير عزله لخالد وما جرى مجرى، فما أكثر هذا صواباً على الآدمي وإن كان من أعظم العظام! بدأنا نقرأ عن هذه القصة وفي خلتنا هذا الفرض الذي يحملنا على استبعادها وعندنا أنه خطأ يذكر إلى جانب حسنات، فلا ضير أن يكون له موضعه في جانب تلك الحسنات.

ثم نقرأ كل ما تنسى لنا أن نقرأه في هذه القصة فلا نزال نستبعد الخطأ ونستبعد، ولا تزال كلمة ابن العاص تعود إلى لساننا وتعود، حتى نطقنا بها كما هي، وغفر الله لابن العاص.

وهكذا كنا نصنع في كل خطأ نسب إلى عمر وتواتر على السمع دون تمحيص واستقصاء فلا تزال بنا الواقع حتى يثبت بطلانه من أساسه، أو يضعف سنته ضعفاً لا يبيح الاعتماد عليه إلا من يتجمى ويتمحل ذرائع النقد ودعوى التخطئة والغيبة.

كلا.. هذا رجل لا يسهل نقاده، ولا يتأتى لإنسان أن يحاسبه كما حاسب هو نفسه، ولن يقع الخلاف بين المنصف وبينه إلا على أنه اختلف في الأمزجة

وتركيب العقول والأبدان فإذا وضع هذا موضعه من التقدير فأعسر عسير بعد ذلك أن تلومه على خطأ وأن تحصى عليه خطأ فيه من سوء النية نصيب.

فالذى حصل والذى كان متوقعاً حصوله ينفيان الظنة عن مروءة عمر وإنصافه فى قضية خالد بن الوليد، وقد حكم فيها بما وجب عنده، وانتهى كل شيء بعد ذلك فى هذه القضية بانتهاء الغرض منها فى مصلحة الدولة ومصلحة السياسة العليا، إذ لا موضع فيها لحزارات النفوس وصفائر المنافسة وما تجر إليه من لغو المشاكسنة وفضول الكلام.

قال لخالد: لن تتعتب على فى شيء بعد اليوم. ثم أمسك عن الخوض فى قضية إلا أن تثار فى معرض عام، فيشير إليها حيث تثار على سبيل الاعتذار، ويقبل ما شاء له كرم الخليقة أن يسمع من ملام الأقربين والشايقين وإن أغلووا فى المقال، على ما كان له من هيبة ترد الجامح وتخفيف من لا يخاف.

قال من خطبته بالجاذبية: إنى أعتذر إليكم من عزل خالد بن الوليد، فإنى أمرتة أن يحبس هذا المال على ضعفة المهاجرين فأعطي ذا البأس وذا الشرف وذا اللسان. فتصدى له أبو عمرو بن حفص بن المغيرة وجابهه بكلام غليظ يقول منه: «والله ما أذررت يا عمر، ولقد نزعت غلاماً استعمله رسول الله ﷺ، وأغمدت سيفاً سله رسول الله ﷺ، ووضعت أمراً نصبه رسول الله ﷺ، وقطعت رحماً وحسدت بني العم...».

فما زاد عمر على أن قال وهو يعذر: «إنك قريب القرابة، حديث السن، تغضب فى ابن عمك».

ولم ينس أن يصون للرجل اسمه ومنزلته فى أمصار المسلمين، فكتب ما أمعنا إليه أنفأً يدحض عنه سمعة العجز والخيانة، ويجعل العزل لفضيلة فيه لا لقصور منه ولا لتشريع عليه.

وعلم بموته فاشتد حزنه عليه واسترجع<sup>(١)</sup> مراراً ونكس رأسه وهو يكتثر من الترحم عليه، ثم قال: كان والله سداداً لنحور العدو ميمون النقيبة.

ولم يهمه أن يذكر صوابه أو خطأه فى عزله بمقدار ما أهله أن يعلن فضله ويذكر حسناته فقال: «قد ثلم فى الإسلام ثلماً لا ترتفق». وقيل له: لم يكن هذا

(١) استرجع: قال: «إنا لله وإنا إليه راجعون».

رأيك فيه! فلم يحجم أن يعلن قائلاً: «ندمت على ما كان مني إليه».. وقال في غير المعرض وبلغه أنه لم يعقب من حطام الدنيا غير فرسه وغلامه وسلامه: «رحم الله أبا سليمان! كان على غير ما ظنناه به».

وقد كان عمر ينهى عن الندب والعويل، فلما مات خالد واجتمع بنات عمه يبكيته وسئل عمر أن ينهاهن قال: «دعهن يبكيهن على أبي سليمان، ما لم يكن نفع أو لفقة، على مثله تبكي البواكى».

ودخل هشام بن البختري في أناس من بني مخزوم على عمر فاستتشده شعره في خالد، وقال له وقد أطال الإصغاء إليه: «قصرت في الثناء على أبي سليمان رحمة الله، إن كان ليحب أن يذل الشرك وأهله، وإن كان الشامت به لم يعرض لمقت الله. رحم الله أبا سليمان! ما عند الله خير له مما كان فيه».

ومن الحق أن يقال إن قضية خالد قد أررتنا مروءة خالد كما أررتنا مروءة عمر، وقد عرضت لنا هذا البطل في صفحتيه فإذا هو بطل الفؤاد في ولاته وبعد عزله، وفي شدته على عدوه وطاعته لأميره.. وما على مثله من ضير أن يحق عليه العزل في ميزان عمر بن الخطاب فذاك ميزان تعلو فيه الكفة ولا يزال صاحبها راجحاً أى رجحان.

وقد استحق المجد بيقين واستحق العزل بظن، ولو لا مصلحة أعلى من مصلحة الإبقاء على رضاه لقد كان ذلك الظن حقيقة بالغص عنه والتجوز فيه.

وكفى بالرجلين فضلاً أن يختلفا ومن وراء اختلافهما فضل يعترف به كلاهما ويعرف به كل محب وشاني، وكل منصف وجاحد، وما نخال أن تقديرنا خالداً وتقديرنا عمر يدعونا أن ننصب الميزان في هذه القضية من جديد، فقصاري ما نفمن من ذلك أن خالداً كان جديراً بالبقاء في منصبه ولم يكن مستحقاً لعزله، وليس ذلك بشيء إلى جانب ما رأيناه حين ننصب الميزان في القضية كما نصبه خليفة الإسلام، فقد أرانا عدلاً أعظم من بطولة الأبطال، فإن أخطأ البطل - على تقدير خطئه - فالعدل أعظم منه وأحرى أن يتعقبه كأنه من أضعف الضعفاء، وذلك ميزان أشرف لعمر ولخالد ولإسلام من كل ميزان.

# ثقافة عمر

إذا تكلمنا عن ثقافة عمر بلغة العصر الحاضر جاز لنا أن نقول إنه كان رجلاً وافر الحظ من ثقافة زمانه، إنه كان أديباً مؤرخاً فقيهاً، مشاركاً في سائر الفنون، مدرباً على الرياضة البدنية، خطيباً مطبوعاً على الكلام، فليس أرجح من نصيبه في ثقافة زمانه نصيب.

ظل في إسلامه كما كان في جاهليته عظيم الشغف بالشعر والأمثال والطرف الأدبية، بل ظل كذلك بعد قيامه بالخلافة واستغفاله بجلاثتها ودقائقها التي لا تدع له من وقته فراغاً لغيرها، فكان يروي الشعر ويتمثل به ويحدث على روایته ويعتدها من تمام المروءة والمعرفة كما قال لابنه عبد الرحمن: «يابني، انسِ نفسك تصل رحمك، واحفظ محاسن الشعر يحسن أدبك، فإن من لم يعرف نسبة لم يصل رحمه، ومن لم يحفظ محاسن الشعر لم يؤد حفناً ولم يقترب أبداً».. وقال للMuslimين عامة: «ارموا الأشعار فإنها تدل على الأخلاق».

ونظر إلى فائدته العملية كما نظر إلى متعته الأدبية، فقال فيه إنه جذل<sup>(١)</sup> من كلام العرب يسكن به الغيط وتطفأ به النائرة<sup>(٢)</sup> ويبلغ به القوم في ناديهم، ويعطى به السائل.

وكانت متعته بطرائف الأدب من متع الحياة التي لا يبالى الموت لو حرم نصيبه منها، فكان يقول: لو لا أن أسيير في سبيل الله، وأضع جبهتي لله، وأجالس أقواماً ينتقون أطيايب الحديث كما ينتقون أطيايب الثمر لم أبال أن أكون قد مت.

وإذا أقرنت العبادة باستطراف الحديث المذهب عند عمر فذلك غاية ما يبلغه فضل الأدب عنده من ثناء وتقدير.

وقد كان إعظام الرجل في عينيه بمقدار حذقه للحديث وقدرته على الإبارة والمنطق الحصيف، فنظر يوماً إلى هرم بن قطبة ملتفاً في بنت<sup>(٢)</sup> بناحية المسجد

(١) النائرة: الهياج.

(٢) البت: الطيلسان من خز ونحوه.

(١) الجذل: الأصل.

وقد عرف تقديم العرب له في الحكم والعلم وهو ما هو من دمامنة وضالة ومنظر زرى، فلأحب أن يكشفه ويُسر حكمته، فسأله في علقة بن علادة وعامر بن الطفيلي: أرأيت لو تناهرا إليك اليوم أيهما كنت تنفر<sup>(١)</sup>? فأجابه الرجل: يا أمير المؤمنين، لو قلت كلمة لأعدتها جذعة - أى لآعاد الحرب فتية كما كانت - فائشى عليه وقال: لهذا العقل تحاكمت إليه العرب!

وجاءه وقد فيه الأحنف فتركهم جميعاً، واستفتح ما عنده من الحديث، فأعجبه وأعظم قدره، وعقد له الرئاسة إلى أن مات.

وسره أن عاد العرب إلى رواية الشعر بعد أن شغلهم عنه الجهاد في سبيل الدين، فكان يقول إن الشعر «كان علم قوم لم يكن لهم علم أصلح منه، فجاء الإسلام فتشاغلت عنه العرب بالجهاد وغزو فارس والروم ولهيت عن الشعر وروايته، فلما كثر الإسلام وجاءت الفتوح واطمأنت العرب بالأمسار راجعوا رواية الشعر فلم يتبوا<sup>(٢)</sup> إلى ديوان مدون، ولا كتاب مكتوب، فألقوا ذلك وقد هلك من العرب من هلك بالموت والقتل فحفظوا أقله وذهب منهم أكثره».

ومن ناحية الأدب فيه وناحية الدين معاً حثه على تعلم العربية «لأنها تثبت العقل وتزيد في المروءة» وقد أوصى بوضع قواعد النحو لأنه قوام العربية.

ولم يزل عمر الخليفة هو عمر الأديب طوال حياته، ولم ينكر من الشعر إلا ما ينكره المسئول عن دين، ولم ينس قط أنه الأديب الحافظ الراوية إلا حيث ينبغي أن ينسى ذلك ليذكر أنه القاضي المتحرز الأمين.

فنهى عن التشبيب بالمحصنات كما نهى عن الهجاء، وجىء له بالخطيئة متهمًا بهجاء الزبرقان بن بدر حيث يقول فيه:

دع المكارم لا ترحل لبغيتها      واقعد فإنك أنت الطاعم الكاسي<sup>(٣)</sup>

فنسى أنه الأديب الراوية، ولم يذكر إلا أنه القاضي الذي يدرا الحدود بالشبهات ولا يحكم بما يعلم دون ما يعلمه أهل الصناعة، وقال للزبرقان: ما أسمع هجاء ولكنها معايبة. ثم سأله حسان بن ثابت فقضى بأنه هجاء وأفحش في هجائه، فحبسه وأنذره ونهاه أن يعود إلى مثلاها، فانتهى طوال حياة عمر،

(١) نفر فلاناً ينفره: غالب في المنافرة، ونفر فلاناً «بتشديد الفاء» وأنفره: أعنانه وغلبه وحكم له، وهو المقصود هنا.      (٢) لم يتبوا: لم يرجعوا.      (٣) الطاعم الكاسي: أي المطعم المكسو.

ثم عاد إلى الهجاء بعد وفاته. واستعداه تميم بن مقبل على النجاشي لأنه قال في قومه بنى العجلان:

إذا الله عادى أهل لؤم وذلة      فعادى بنى العجلان رهط ابن مقبل  
فذكر عمر قضاة ولم يذكر روايته للشعر، وقال على سنة القضاة يدفع  
الحدود بالشبهات: إنه دعاء والله لا يعادى مسلماً.  
قال تميم: فإنه يقول عنا:

قب ياته لا يغدرؤن بذمة  
ولا يظلمون الناس حبة خردل

فقال عمر: ليتنى من هؤلاء. قال تميم، وإنه يقول:  
تعاف الكلاب الضاريات لحومهم  
وتأكل من عوف بن كعب بن نهشل

فقال عمر: كفى ضياعاً بمن تأكل الكلاب لحمه.  
قال تميم: وإنه يقول:

ولا يردون الماء إلا عشية      إذا صدر الوراد عن كل منهل  
فقال عمر: ذلك أصفى للماء وأقل للسكاك «أى الزحام».

قال تميم، وإنه يقول:  
وما سمى العجلان إلا لقولهم

خذ القعب<sup>(١)</sup> واحلب أيها العبد واعجل  
فقال عمر: كلنا عبد، وخير القوم أنفعهم لأهله.

قال تميم، فسله عن قوله:  
أولئك أولاد الهجين وأسرة      (م) اللئيم ورهط العاجز المتذلل  
فقال عمر: أما هذا فلا أذرك عليه. وحبس الشاعر وضربه وأنذره لئن عاد  
ليضاعف له العقاب.

(١) القعب: قدح ضخم غليظ، جمعه قعاب وأقبع.

وقد تجوزنا فقلنا إن عمر نسي علمه بالشعر ليذكر إبراء الذمة في القضاة.  
وقد حاول ذلك جهده فالفلاح لو يفلح أديب في نسيان أدبه. ولكنه مطلب ما  
استطاع قط ولن يستطيع، فكان عمر في تحريره للكلام وعلمه بما تتصرف  
إليه معانيه أخبر بالشعر من قاضٍ لا يفقه منه إلا ظاهر لفظه ومعناه.

ومن المشهور عن عمر أنه كان عليماً بتاريخ العرب وأيامها ومفاخر أنسابها  
كعلمه بالمخير من شعرها والسائل من أمثالها.

جنج إلى ذلك بطبعه ونقله عن أبيه، وكثيراً ما كان يقول كما جاء في البيان  
والتبين: سمعت ذلك عن الخطاب، ولم أسمع ذلك عن الخطاب.

ومن وصاياه: «تعلموا النسب ولا تكونوا كنبط السواد<sup>(١)</sup> إذا سئل أحدهم  
عن أهله قال: من قرية كذا». ومنها: «عليكم بطرائف الأخبار، فإنها من علم  
الملوك والساسة، وبها تناول المنزلة والحظوة عندهم».

وفقه عمر بالشريعة التي كان مسؤولاً عن نفاذها مشهور بين الفقهاء  
كاشتهر أديبه واطلاعه على تاريخ قومه. فكان عبد الله بن مسعود يقول: «كان  
عمر أعلمنا بكتاب الله، وأفقهنا في دين الله، وكان إذا اختلف أحد في قراءة  
الآيات قال له: اقرأها كما قرأها عمر». وأطرب فقال: «لو أن علم عمر بن  
الخطاب في كفة ميزان ووضع علم الأرض في كفة لرجح علم عمر بعلمهم».  
ولقد كانوا يرون أنه ذهب بتسعة ألعشر العلم.. وقال ابن سيرين: «إذا رأيت  
الرجل يزعم أنه أعلم من عمر فشك في دينه». وكل ما فسر به أى القرآن في  
معرض الحكم والعظة فهو التفسير الراجح في وزن العقل والدين، وكل ما  
استخرجه من أحكام الشريعة فهو الحكم الواضح الصحيح.

ونصائحه للعلماء وال المتعلمين نصائح عالم يعرف ما هو العلم وماذا يحمل  
بالعلماء في طلبه، فكان يقول: «تعلموا العلم وتعلموا للعلم السكينة والحلم،  
وتواضعوا لمن تتعلمون منه وتواضعوا لمن تعلمون، ولا تكونوا جباررة العلماء  
فلا يقوم علمكم بجهلهم». وكان يوصي طلابه «أن يكونوا أوعية الكتاب وينابيع  
العلم، ويسأوا الله رزق يوم بيوم، ولا يضيرهم ألا يكثر لهم»، ولا يزال يذكرهم  
أن التفقة مقدم على السيادة: «فتتفقها قبل أن تسودوا».

(١) النبط: جيل من العجم ينزلون بالبطائح بين العراقين.

ولم يقصر نصائحه على علم الدين، ولا علم الأدب واللغة وحده، بل تناول كل ما عرف من معارف زمانه فقال: «تعلموا من النجوم ما يدلكم على سبيلكم في البر والبحر ولا تزيدوا عليه». ولاشك أن نصائحه العملية في طلب العلم كانت أغلب من نصائحه النظرية فيه، شأنه في ذلك شأن رجل الدولة الذي يعلم الناس ما ينفعهم ويصلح معاشهم ويهذب أخلاقهم.. ولكننا مخطئون إن فهمنا من هذا القول الذي رويناه في علم النجوم أنه كان يكره الزيادة الحديثة فيه كما عرفناها نحن في أيامنا، فإنما الزيادة التي كرهها هي تلك التي كانت على عهده تخوض في التنجيم وترتبط أقدار الناس بالكواكب، وتجعل منها أرباباً تعبد وأوصاداً تؤمن على أسرار الغيب. وذلك ما ننهى عنه الآن، وننعد النهى عنه من تحقيق العلم الصحيح.

ولم يفته الحرص على المعرفة التي تختروع منها منافع للناس في أمر المعاش، فطلب إلى أبي لؤلؤة غلام المغيرة أن ينجز ما ادعاه من اختراع طاحون تدار بالهواء، وهو علم الصناعات كما انتهى إليه في عصره، لا يضيره أنه قسط ضئيل، بل حرصه عليه مع ضآلته دليل على ما يلقاه منه تشجيع الصناعة يوم يراها جليلة كبيرة الآثار.

على أن زبدة الثقافة كلها في أقطاب الحكم وعظماء الأعمال إنما تتلخص في شيء واحد هو الدراءة بالناس، ونفاذ البصر في شئون الدنيا، وصدق الخبرة بدخول النفس البشرية، أو هو ما نسميه في أيامنا هذه بالرأي السليم والحكمة العملية، وهو مجال كان عمر بن الخطاب قليل النظراً فيه، وحفظت له كلمات في معانٍ يندر مثيلها بين كلمات الحكماء، ولا يكثُر مثيلها بين كلمات الحكماء. فائي كلمة أدل على النفس البشرية من قوله: «ليس العاقل الذي يعرف الخير من الشر، ولكنه الذي يعرف خير الشرين».

وأى نفاذ في تركيب الطبائع أمضى من نفاذها إذ يقول: «ما وجد أحد في نفسه كبراً إلا من مهانة يجدها في نفسه». أليس هذا بعينه هو مركب النقص الذي يلهج به علم النفس الحديث؟

وأى رأى في تجربة الناس أصدق من رأيه حين يقول:  
«لا تعتمد على خلق رجل حتى تجربه عند الغضب». أو حين أشنى بعضهم

على رجل أمامه فسأله: «أصحابه في السفر؟ أعاملته؟». فلما أجابه نفياً قال: «فأنت القائل بما لم تعلم؟».

وأى فهم لمعنى الاستعداد للعمل أقرب من فهمه حين ينصح العاملين: «إذا توجه أحدكم في الوجه ثلاثة مرات فلم ير خيراً فليدعه»؟

كذلك سداد جوابه حين سئل فيمن يشتهي المعصية ولا يقارفها، وفيمن ينتهي عنها وهو لا يشتهيها أيهما أفضل وأجزل مثوبة عند الله؟ فكتب في هذا فصل الخطاب إذ قال: «إن الذين يشتهون المعصية ولا يعملون بها. ﴿أُولَئِكَ الَّذِينَ امْتَحَنَ اللَّهَ قُلُوبَهُمْ لِتَقْوَى لَهُمْ مَغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ عَظِيمٌ﴾». وكذلك وصيته بكتمان السر وتبيينه لحسن عقباه حين قال: «من كتم سره كان الخيار بيده».

وكذلك وصيته في الحب والبغض حين قال: «لا يكن حبك كلفاً، ولا بغضك تلفاً».

وكذلك مخافته محنة الفراغ على الناس أشد من مخافته محنة الخمر حين قال: «أحذركم عاقبة الفراغ فإنه أجمع لأبواب المکروه من السکر».

وكذلك وصاياه التي كانت تحفل بها كتبه إلى الولاة، وخطبه في الصلوات والأعياد كلها آيات من هذه الحكمة العملية التي هي خلاصة الثقافة المحمودة في أقطاب الحكم خاصة، وفي كل رجل يزاول شؤون الحياة على التعريم.

أما مشاركته فيسائر الفنون والمعارف التي كانت ميسورة على عهده فمنها المستغرب عند من يتخيّل صورة عمر من جملة أخباره، ولا يتقصّى فيها إلى التفصيل.

فقليل من يتخيّل أن عمر كان يعرف «جغرافية» الشرق كأحسن ما يعرّفها رجل في وطنه، ولكنه كان يعرفها حقاً عن سماع وعن رؤية وعن زكانة تعين السماع والرؤية، بل كان يفرض على الولاة أن يحيطوا بعلم ما يتولونه من البلاد ويعزل من يرى فيه تقصيرًا عن ذاك، فاستقدم عمار بن ياسر أمير الكوفة لما شکوه إليه وقالوا في شکواهم إيهاه: «إنه لا يدرى علام استعمل». وجعل يسأله عن الواقع والبلدان من بلاد العرب والفرس حول الكوفة سؤال مطلع خبير، ثم عزله لتقصيره بعد اختباره.

ومن الواجب أن نشك في كل خبر يوهم أن عمر كان يجهل معرفة من المعارف العملية التي يحتاج إليها في تدبير الدولة، فلا يعقل مثلاً أنه كان يجهل

المعرفة العامة بالحساب، وقد كان تاجراً منذ نشأته في الجاهلية، وكان يحضر الجيوش ويعرف ما هي الآلوف وما هي عشرات الآلوف، فإذا استفسر عن رقم فلن يكون إلا استفسار تجاهل واستعظام، وليس بجهل وغرارة كما جاء في أخبار الخراج من هجر والبحرين.

قال أبو هريرة ما فحواه: قدمت من هجر والبحرين بخمس مائة ألف درهم، فأتيت عمر بن الخطاب ممسيأً، أسلمه إياه، فسأل: كم هو؟ قلت خمس مائة ألف درهم! قال: وتدري كم خمس مائة ألف درهم؟ قلت: نعم؛ مائة ألف ومائة ألف خمس مرات.. قال: أنت ناعس، اذهب فبت الليلة حتى تصبح!

فكل شيء يجوز أن يفهم من هذه القصة إلا أن عمر كان يجهل ذلك الرقم ولم يسمع بمثله قبل ذلك، وهو الذي شهد الدولة وحسابها من عهد أبي بكر وأحصى الجناد والمال في عهده.. إنما هو غبطة واستعظام، وليس هو جهلاً بدلالة هذا الرقم في جملة الحساب.

وإذا قل من يتخيل علم عمر بالجغرافية والحساب، فائق من أولئك من يتخيل له حظاً من السماع والغناء، ولكنه كان يسمع ويغنى في بعض الأحيان، ولا ينهى عن غناء إلا أن تكون فيه غواية تثير الشهوات، جيء له برجل يغنى في الحج وقيل له إن هذا يغنى وهو محرم، فقال: دعوه فإن الغناء زاد الراكب.

وروى نائل مولى عثمان بن عفان أنه خرج في ركب مع عمر وعثمان وابن عباس، وكان مع نائل رهط من الشبان فيهم رياح بن المعترف الفهري الذي كان يحدو ويجيد الحداء<sup>(١)</sup> والغناء. فسألوه ذات ليلة أن يحدو لهم فأبى وقال مستنكراً: مع عمر! قالوا: أحد فإن نهاك فانته. فحدا، حتى إذا كان السحر قال له عمر: كف فإن هذه ساعة ذكر. ثم كانت الليلة الثانية فسألوه أن ينصب لهم نصب<sup>(٢)</sup> العرب فأبى وأعاد استنكاره بالأمس قائلاً: مع عمر؟.. قالوا له كما قالوا بالأمس: انصب فإن نهاك فانته. فنصب لهم نصب العرب حتى إذا كان السحر قال له عمر: كف فإن هذه ساعة ذكر. ثم كانت الليلة الثالثة فسألوه أن يغنיהם غناء القيان<sup>(٣)</sup> فما هو إلا أن رفع عقيرته<sup>(٤)</sup> بغنائهم حتى نهاه وقال له: كف فإن هذا ينفر القلوب.

(١) الحداء: الغناء للإبل كى تجد في السير. (٢) النصب: غناء أرق من الحداء وهو غناء الركبان.

(٣) القيان: جمع قيأنة وهي الجارية البيضاء، وقيل: تختص باللغنية.

وكان يخرج للحج ومعه من يحسن الغناء، فيقترح عليه أن يغنى شعراً ويؤثر أن يكون ذلك من شعره.

خرج مرة للحج ومعه خوات بين جبير وأبو عبيدة بن الجراح وعبدالرحمن ابن عوف، فاقتربوا على خوات أن يغنيهم من شعر ضرار، وقال عمر: بل دعوا أبا عبد الله فليغن من بنياته فؤاده. فمازال يغنيهم حتى كان السحر، فهتف به عمر: ارفع لسانك يا خوات فقد أسرحنا.

وجاء قوم فذكروا أن إمامهم يصلى بهم العصر ثم يتغنى بأبيات من الشعر، فقام معهم إليه واستخرجه من منزله وسأله فيما بلغه عنه، واستنشده الأبيات التي يغنيها فأنسده:

عاد في اللذات يبغى تعبي  
فى تماييه فقد برح بي  
فنى العمر كذا باللعب<sup>(١)</sup>  
قبل أن أقضى منه أربى  
اتقى المولى وخافي وارهبي  
وفؤادى كلما نبهته  
لا أراه الدهر إلا لاهيأ  
يا قرین السوء ما هذا الصبا  
وشباب بان<sup>(٢)</sup> مني فمضى  
نفس لا كنت ولا كان الهوى  
فأعاد البيت الأخير، وقال لمن شكوا إليه: من كان منكم مغنىًّا فليغن هكذا.  
وكان مرة في سفر فرفع عقيرته بالغناء وأنسد:

وَمَا حَمَلْتُ مِنْ نَاقَةَ فَوْقَ رَحْلِهَا  
أَبْرُّ وَأَوْفَى ذَمَّةً مِنْ مُحَمَّدٍ

فاجتمع الركب إليه، فقرأ، فتفرقوا فعل ذلك وفعلوه مرات، فصاح بهم: «يا بنى المتكاء<sup>(٣)</sup>! إذا أخذت في مزامير الشيطان اجتمعتم، وإذا أخذت في كتاب الله تفرقتم؟...». لا يلومهم على الغناء وسماعه، وإنما يلومهم أن يؤثروه على سماع القرآن مرات.

ولاشك أن الشغف بالشعر الجزل والحديث الرائق والصوت الحسن لا يجتمع في نفس إلا اجتمع معه ذوق للجمال وسرور بكل حسن جميل، ولكن أين يقع

(١) التصبا: من الشوق، يقال منه «تصابي» والصبا اللعب مع الصبيان.

(٢) المتكاء: المرأة لم تختن.

(٣) بان: ذهب وودع.

هذا من صرامة عمر وبأسه وشدة حجره على زينة الحسان؟ فقد دخل في روع أناس أنها جميعاً من نعائض حب الجمال، وقد سمعنا هذا فعلاً من أدباء يجلون عمر ولا يحسّبون نوّق الجمال من مؤثّر حسنته، لأنّه كان شديداً في الحجاب، وكان ينفي الفتّيّان الحسان، كما صنّع بنصر بن حجاج ومعقل بن سنان، وكان يقول: «استعيذوا بالله من شرار النساء وكونوا من خيارهن على حذر».

وعندنا نحن أنّ هذا جميعه ينم على الإحساس بخطر الجمال وطغيان فتنته، ولا ينم على غفلة عنه وقلة مبالاة بأثره. وما نخال أحداً من المترخصين في الحجاب كان يؤمن بسلطان الجمال أبلغ من إيمان عمر بسلطانه، أو كان يعرف حق المرأة في الشوق إليه كما عرفه وأمر برعايتها، فإنه كان ينكر على الآباء أن يكرهوا فتياتهم على قبّاح الوجوه ويوصيهم «أن لا تكرهوا فتياتكم على الرجل القبيح فإنّهن يحبّن ما تحبّون».. وجاءت له امرأة بزوج أشعث أغبر تسأله الخلاص منه، فأمر به أن يحم وأن تقلّم أظفاره، ويؤخذ من شعره، ثم قال له ولن في مجلسه: «هكذا فاصنعوا لهن، فوالله إنّهن ليحبّن أن تتزيّنوا لهن كما تحبّون أن يتزيّن لكم».

فكل ما روى عن عمر من الشدة والرفق في معرض الجمال فهو دليل على الإحساس به وإكبار خطره، وليس بدليل على الغفلة عنه واستصغار أثره، وربما كانت الشدة والحجر أدل على ذلك من الرفق والمحاسنة

\*\*\*

ومن الآداب العامة التي لها حظ من نوّق الجمال في معارض السياسة أدب الذكريات الذي لا يستغنى عنه ولاة الأمر الموكلون بإحياء معالم الدول والاحتفال بمراسمه وأعيادها.

ففي هذا الأدب كان لعمر النصيب الذي يغنيه، فهو الذي اختار أو وافق على اختيار يوم الهجرة بداية للتاريخ الإسلامي. وإنّه لأصلح يوم يؤرخ به الإسلام لأن العقائد كما قلنا في «عقبالية محمد»: «تقاس بالشدائد ولا تقاس بالفوز والغلب، وكل إنسان يؤمن حين يتغلب الدين وتفوز الدعوة، أما النفس التي تعتقد حقاً ويتجلّ فيها انتصار العقيدة حقاً فهي النفس التي تؤمن في الشدة وتعتقد ومن حولها صنوف البلاء».

وكلما اقترح على عمر اقتراح فيه نفحة من نوق الذكرى كان مجيئاً له سريع الإصغاء إليه. فكان يحترم وفاء بلال وإقلاله عن الأذان بعد وفاة النبي عليه السلام، ولكن دعاه إلى الأذان تلبية لاقتراح الجلة من الصحابة في يوم وداع دمشق بعد الفتح المبين. فبينما المسلمون يشهدون الصلاة الجامعة إذا بالصوت الذي انقطع بعد النبي يرتفع رويداً رويداً في الفضاء، ويسرى رويداً رويداً من الأسماع إلى الصدور، والتفتوا وكأنهم يسألون: ماذا؟ هل عاد محمد إلى الأرض؟ إن لم يكن قد عاد فقد عاد الحنين إليه أقوى ما ينبعث من صوت إنسان إلى صدر إنسان.. فذابت قلوب لا يذيبها الهول، وبكي أشيب أولئك الأبطال وأصبرهم على حر القتال.

وإذا كان عمر المعجب بالجمال مستكناً وراء ستار يحوجنا إلى النظر من ورائه، فعمر الرياضي المشغول بالرياضة البدنية ظاهر لنا بعمله وقوله، وبسيرته في الجاهلية وسيرته بعد الإسلام، وسيرته بعد الخلافة إلى أن فارق الحياة.

فكان يصارع في الموسام ويسابق على الخيول، وكان ينوط مجد العرب بالرياضة والفروسية ويكتب إلى الأمصار أن «علموا أولادكم السباحة والفروسية ورووهم ما سار من المثل وحسن من الشعر». ولا يفتأ يذكرهم أنه: «لن تخور قوى ما دام صاحبها ينزع وينزو»، أى يرمي بالقوس ويركب ظهور الخيول بغير ركاب.

أما الخطابة فقد كانت فيه من صفات البنية ولم تكن من صفات الذهن وكفى، فكان له فم يمتلي بالكلام حين يخطب كأنه خلق ليقول، ولوحظ عليه أنه كان ينطق ببعض الحروف - كالضاد - من كلام شديده وهي تنطق في الأغلب من شدق واحد.

وكان جهوري الصوت واضح النطق سليم الشفتين في إخراج الحروف، وكتابته كلها خطب مرتجلات، تقرؤها فكأنك تصغي إلى خطيب لا تفقد منه إلا الصوت المسموع.

ولانطباعه على الكلام الذي لا تصنع فيه كان يستهل كل كلام يوافق طبعه ولا يستصعب من الخطب إلا الذي يغير من نظرته إلى الناس ويلجئه إلى المداراة والباطل فكان يقول: «ما يتضمنني كلام<sup>(١)</sup> كما تصعدني خطب النكاح». والتمس ابن المقفع علة ذلك فقال: ما أعرفه إلا أن يكون أراد قرب

(١) ما يتضمنني كلام: ما يشق على.

الوجوه من الوجوه، ونظر الحداق من قرب في أجواف الحداق<sup>(١)</sup>، ولأنه إذا كان جالساً معهم كانوا كأنهم نظراً وأكفاء، وإذا علا المنبر صاروا سوقة ورعية. والتمس الجاحظ علة ذلك فروى عن أناس أنهم رجعوا باستصعب عمر لخطب النكاح إلى «أن الخطيب لا يجد بدأ من تزكية الخاطب، فلعله كره أن يمدحه بما ليس فيه فيكون قد قال زوراً وغر القوم من صاحبه».

وكلا القولين جائز في بيان وجه المخالفة بين طبع عمر والتكلم في محافل النكاح، فهو مطبوع على أن يتكلم إلى الناس كلام رجل يقود الرجال، ومطبوع على الصدق الذي تقول على صاحبه المداهنة، وهي مما لا غنى عنه في هذا المقام، ولو كان الخاطب من الأكفاء.

وقد اختلفوا في نظمه الشعر، فزعم الشعبي أنه كان شاعراً، ورويت أشعار لا تشبهه ولا ترضيه، ونفي هو نظمه للشعر حين قال: «لو كنت أقول الشعر لرثيت أخي زيداً».

ولا طائل في هذا الخلاف لأنه لن ينتهي إلى رأى قاطع يسكت عليه، ولكنما المهم في هذا الصدد أنه كان مطبوعاً على التعبير قوله عبرية فيه، أو أن تعبيره كان خاصاً به لا يشبهه تعبير سواه، فهو تعبير عمرى بمفرداته وتركيبه لا يلتبس بتعبير أحد من أهل عصره حتى ليسهل تمييز كلامه من كل كلام، ويصعب تزوير القول عليه ولو أحكمت المحاكاة.

فمن خصوصياته في التعبير أنه كان يقول: «لولا الخليفي لأذنت». وهو يعني الخلافة ولا يقصد الإغراب.

ومنها وهو ينقل خبر إسلامه إلى خاله: «ووجئت إلى خالى فأعلمه فدخل إلى البيت وأجاف الباب». أى أوصده.

ومنها وهو يصف ما وقع في نفسه من الآية التي تلها أبو بكر رضى الله عنه حين أنكر موت النبي فقال: «والله ما هو إلا أن سمعت أبا بكر تلها فعقرت حتى ما تقلنى رجلاً». يعني أنه عجز عن القيام.

ومنها في الكتابة القراءة ينهى عن العجلة فيها: «شُرُّ الكتابة المُشَقُّ وشُرُّ القراءة الْهَذْرَمَةُ، وأجودُ الخطِّ أَبْيَنُه<sup>(٢)</sup>».

(١) الحداق: جمع حدقه وهي سواد العين.

(٢) مشق في الكتابة: مد حروفها وأسرع فيها، هذم القرآن: أسرع قراءته لا يتذير معانيه.

ومنها وهو يذكر امرأة كانت تسقى الناس يوم أحد: أنها «كانت تزفر للناس بالقرب» أى تحملها.

ومنها في المشورة: «الرأى الفرد كالخيط السحيل، والرأيان كالخيطين البرمين، والثلاثة مرار لا يكاد ينتقض»<sup>(١)</sup>.

ومنها حين كتب إلى أبي عبيدة بعد ولادته الخلافة: «.. ولا تبعث سرية إلا في كثف من الناس»<sup>(٢)</sup>.

ومنها حين شكا إليه الشاكي هجاء الشاعر الذي قال فيه:

ولا يردون الماء إلا عشية      إذا صدر الوراد عن كل منهل  
فقال: ذلك أنفقي «للسراك» أى الزحام.

ومنها في سماحه بالبكاء «ما لم يكن نقع أو لقلقة». أى ما لم يثير التراب ويفرط في العويل.

ومنها وقد حار بأهل الكوفة: «أعضل بي<sup>(٣)</sup> أهل الكوفة، ما يرضون بأمير ولا يرضاهم أمير».

ومنها: «إن قريشاً تريد أن تكون مغويات ملأ الله». أى مصائد تحتاجه لها دون عباد الله.

ومنها: «تمعددوا واخشوشنوا واقطعوا الركب وانزوا على الخيل نزواً». أى تزيوا بزى العرب من معد بن عدنان.

ومنها: «فرقوا بين المنايا واجعلوا الرأس رأسين، ولا تلشوا<sup>(٤)</sup> بدار معجزة». أى تقيموا.

ومنها: «فمن بايع رجلاً على غير مشورة من المسلمين، فلا يتبع هو ولا الذي بايعه تغرة أن يقتلا». أى أن يتعرض للقتل.

ومنها: «.. إن الاقتصاد في السنة خير من الاجتهاد في الضلال، فافهموا ما توعظون به، فإن الحريب من حرب في دينه». يريد المسلوب.

(١) السحيل: الثوب السحيل الذي لا يبرم غزله، مرار: قوية محكمة. (٢) الكثف: الجماعة.

(٣) أعضل بي: أعيانى أمرهم. (٤) في المختار: ولا تقيموا ببلدة تعجزون فيها عن الاكتساب والعيش.

ومنها وقد سمع بالمرأة سافرة يبرزها زوجها فقال: «هذه الخارجة وهذا المرسلها لو قدرت عليهما لشترت بهما». أى لاغلظت القول لهما.

ومنها لما سأله: لم حصبت المسجد؟ فقال: «هو أغرى للنخامة وألين في الموطن». أى أستر للبصاق.

ومنها: «ثلاث من الفواقر<sup>(١)</sup>: جار مقامة إن رأى حسنة سترها وإن رأى سيئة أذاعها، وامرأة إن دخلت عليها لستتك وإن غبت عنها لم تأمنها.. وسلطان إن أحسنت لم يحمدك، وإن أساءت قتلك». ولستتك: أى تناولتك بسانها.

ومنها وهو يخاطب سعد بن عبادة يوم السقيفة: «لقد هممت أن أطأك حتى تندُّ عضدك» أى تسقط.

ومنها وهو يتكلم عن أمرى القيس: «خسف لهم عين الشعر فافتقر عن معانٍ عور أصح بصر». أى استتبط عين الشعر وشق طريق المعانى وأتى بالشوارد الحسان.

ومنها وهو يتكلم عن نصيب المسلمين فى الغنائم وبيت المال: «والله لئن بقيت ليأتين الراعى بجبل صنعاً حظه من هذا المال وهو مكانه قبل أن يحرر وجهه». أى قبل أن يخجل ويحرر وجهه فى طلبه.

ومنها قوله لأعرابى استفتاه فى صيد ظبى وهو محرم: «أُقتل فى الحرم وتغمص الفتيا!» أى تعيبها ولا ترضها.

وأشبه هذا كثير لا تخلو منه خطبة أو حديث أو كتاب، تعمدنا أن نكث شواهده لنرى أنه ليس بالصادفة وليس بالتكرير لنمط واحد من العبارات.

ويلحق بهذا تسمية مواليه بين أسبق وأسلم، ويرفأ وفرقد وذكوان وفروخ وما شابه هذه الأسماء، وهى تسمية مفردة تكاد تقتصر عليه، وإنما هي الطبيعة العمرية تمثلت فى صيغة الكلام وفى اختيار الأعلام، فلا تستطيع أن تسمى إغراياً أو عسلطة أو تعملاً<sup>(٢)</sup> بنحو من أنحائه، إذ ليس وراءها قصد متفق فى جميع هذه الصيغ، وأبين ما يبين فيها أنها من عفو البداهة هنا وهناك، وأنها تترجم عن الطبيعة العمرية أصدق ترجمة وأشبهاها ب أصحابها، فهى قوية خشنة مستقلة جادة خالية من الزخرف.. وهكذا كان المتكلم عمر،

(١) الفواقر: جمع فاقرة وهى الذاهية.

(٢) العسلطة: الكلام بلا نظام، وكلام معسلط أى مخلط. والعمل: التكلف.

وهكذا كان كلامه الذى ينطبع عليه حين يكون منطبعاً على التعبير، فلو أن كلمات تتمثل رجلاً لتراعى لنا من مثال هذه الكلمات شخص عمر فى خلقه وخلقه كما كان.

\*\*\*

ومحصل هذه الأخبار جمیعاً أن عمر كان من نخبة المثقفين في العربية، وكان وافر السهم في ثقافة قومه وعصره، وكان الجانب العملي من ثقافته أغلب وأظهر من جوانبها النظرية كما هو المعهود في ساسة الأمم وعواهيل الدول. وإن كان هذا لا يمنع أنه اشتاق إلى نفائس الشعر وأطایب الأدب لما يجده فيها من راحة النفس ومتعة الخاطر.

\*\*\*

ويستطرد بنا الكلام على ثقافته العربية إلى الكلام على موقفه من الثقافات الأخرى في زمانه، وعلى حقيقة الرواية التي شاعت وتوارت عن موقفه من مكتبة الإسكندرية التي قيل إنه أمر بإحرارها، فهل هو الأمر بإحرارها كما جاء في تلك الرواية؟ وإذا كان هو الأمر بذلك فما دلالته على تفكيره؟ وما وجه التبعة فيه؟ فحوى تلك الرواية أن عمرو بن العاص رفع إليه خبر المكتبة الكبرى في الإسكندرية فجاءه الجواب منه بما نصه: «أما الكتب التي ذكرتها فإن كان فيها ما يوافق كتاب الله ففي كتاب الله عنه غنى، وإن كان فيها ما يخالف كتاب الله فلا حاجة إليه، فتقدم بإعدامها».. قال مفصل هذه الرواية: فوزعت الكتب على أربعة آلاف حمام بالمدينة ومضت ستة أشهر قبل أن تستنفد لكثرتها!

وأحرى شيء أن يلاحظ في مسألة المكتبة هذه أن الذين أدحضوها وأبرأوا عمر من تبعتها كان معظمهم من مؤرخي الأوربيين الذين لا يتهمون بالتشيع لل المسلمين، وكانوا جمیعاً من الثقات الذين يؤخذ بنتائج بحثهم في هذا الموضوع. فالمؤرخ الإنجليزي الكبير إدوارد جيبون Gibbon صاحب كتاب الدولة الرومانية في انحدارها وسقوطها، يسرد الحكاية ويعقب عليها قائلاً: «أما أنا من جانبي فإبني شديد الميل إلى إنكار الحادثة وتوابعها على السواء، لأن الحادثة لعجبية في الحق، كما يقول مؤرخها إذ يسألنا هو أن نسمع ما جرى ونعجب! وهذا الكلام الذي يقصه أجنبي غريب يكتب على تخوم ميدية بعد

ستمائة سنة يوازنها ويرجع عليه ولاشك سكوت اثنين من المؤرخين كلاهما مسيحي وكلاهما مصرى، وأقدمهما البطريرق يوتيخيوس Eutychius توسع في الكتابة عن فتح الإسكندرية: «وإن القضاء الصارم الذى نسب إلى عمر لبغىض إلى أصحاب الفهم الصحيح المستقيم من فقهاء المسلمين الذين يفتون بحرىم إحراق الكتب الدينية التى تغنم من اليهود والمسيحيين فى الحرب، وما كان من الكتب دنبوياً ظنيناً سواه المؤرخون أو الشعراء أو الأطباء أو الفلاسفة فحكمهم فيه أن يستخدم على الوجه المشروع لنفع المؤمنين. وقد تعزى إلى متقدمى الخلفاء بعد محمد غيره أضرى من ذلك بالهدم والإبادة. ولكن لو صح هذا لوجب أن تنفذ الأوراق سريعاً لقلة المادة المحترقة! فلا ترجع إلى نكبة المكتبة فى الحريق الذى أصابها على غير قصد بيدى قىصر وهو يدافع عن نفسه، ولا إلى تعصب المسيحيين الأوائل الذين كانوا يدبرون الوسائل تدبيراً لتعفية الآثار المتخلفة من أيام عبادة الأصنام، ولكننا ننحدر شيئاً فشيئاً من عصر أنتونين إلى عصر ثيوديسيوس فنعلم من سلسلة الأنباء المعاصرة أن القصر الملكي وهيكل سرابيس لم تبق فيهما تلك الأسفار التي جمعها البطالسة وبلغت في إحدى الروايات أربعة آلاف، وفي رواية أخرى سبعة آلاف، ولا يبعد أن تحفل الكنيسة ومعهد البطارقة بذخيرة من الأوراق والأضابير، فإن كانت هذه هي الوقود الذى أفتته الحمامات بما كان فيها من جدل بين القائلين بتعديد الطبيعة المسيحية والقائلين بتوحيدها فقد يرى الفيلسوف، وعلى فمه ابتسامة أنها كانت في الحمامات أنسع لبني الإنسان!».

والدكتور ألفرد باتل Butler المؤرخ الإنجليزى الذى أسهب في تاريخ فتح العرب لمصر والإسكندرية يلخص الحكاية وينقضها ابتداء لأن حنا فلبيوتوس الذى قيل إنه خاطب عمرو بن العاص في أمر المكتبة لم يكن حياً في أيام فتح العرب لمصر.. ثم ينقضها لأسباب شتى منها أن كثيراً من كتب القرن السابع كانت من الرق<sup>(١)</sup> وهو لا يصلح للوقود، وأنها لو قضى الخليفة بإحراقها لأحرقت في مكانها ولم يتجمسوا نقلها إلى الحمامات مع ما فيه من التعب ومع إمكان شرائها من الحمامات بعد ذلك بأبخس الأثمان، وأننا لو صرفا النظر عن الكتب المخطوطة على الرق لما كفى الباقي من ذخائر المكتبة لوقود أربعة آلاف حمام

(١) الرق: بفتح الراء وكسرها، جلد رقيق يكتب فيه.

مائة وثمانين يوماً، وهذا عدا الشك الذى يعتور القصة من تأخر كتابتها زهاء خمسة قرون ونصف قرن بعد فتح الإسكندرية، ثم كتابتها بعد ذلك خلواً من المصادر والأسناد، بل هذا عدا ما قيل من احتراق المكتبة فى السنة الثامنة والأربعين للميلاد، وفيما تلا ذلك من الفتن والقلاقل بين طوائف المسيحيين.

والمستشرق كازانوفا يسمى الحكاية أسطورة، ويقول إنها نشأت بعد تاريخ الحادىء بستة قرون، وينقضها مثل الأسباب التى لخصناها من كتاب بتلر، ثم يقول: «... وهناك اعتراض أخطر مما تقدم وهو أن ما ذكر عن يحيى النحوى منقول عن كتاب الفهرست لابن النديم فى أواخر القرن العاشر، وفيه أن يحيى هذا عاش حتى فتحت مصر وكان مقرباً من عمرو ولم يذكر شيئاً عن مكتبة الإسكندرية، فحادثة المكتبة إذن من أوهام ابن القسطنطى أخذها عن خرافه كانت شائعة فى عصره».

ثم يمضي فى تفنيده فيقول: «وقد تساءل ابن خلدون عن مخلفات الفرس والأشوريين والبابليين والقبط التى حرقها عمر عند فتح العرب، وقال ابن خلدون فى كلام آخر: إن العرب لما فتحوا بلاد الفرس سأل سعد بن أبي وقاص عمر عمأ يأمر به فى شأن الكتب التى بها فامرها بإلقائها فى اليم فانتقلت القصة من فارس إلى الإسكندرية مع الزمن، وفعل الخيال فعله فى تحريفها».

«وقد وقع تحريف فى هذه الخرافة فى بعض دوائر المعارف حيث نقل عن سبرنجل إن مكتبة الإسكندرية حرقها العرب عند فتح مصر، وأن الخليفة المتوكل أنشأها من جديد، وأن الترك فتحوا الإسكندرية ٨٦٨ وأضرموا فيها النار على عهد أحمد بن طولون.. ولكن أحمد بن طولون لم يفتح مصر وإنما أقامه خليفة بغداد حاكماً عليها فلا علاقة للترك إذن بهذا الحادث المزعوم».

قال: «وفي سنة ١٨٧٧ ذكر الكونت دى لندربرج أن أحد الضباط الإنجليز اتهم نابليون الأول بإحراء مكتبة الإسكندرية».

قال: «وستلزم هنا بالسبب الذى من أجله ظهرت هذه الخرافة فى القرن الثالث عشر ولم تظهر قبل ذلك».

«ففى أواخر القرن الثانى عشر رجعت مصر إلى حكم خلفاء بغداد، وأبلى صلاح الدين بلاءه فى الحروب الصليبية وانتصر على المسيحيين فلقبه الشعب

بفاتح مصر، وقرن بين اسمه واسم عمر بن الخطاب. وكان ابن القفطى أب يعجب بصلاح الدين ولاه صلاح الدين قضاة القدس، وعاصر عبد اللطيف البغدادى وهو من المعجبين مثله بصلاح الدين، فتلاقيا فى القدس وسمع منه هذه الأسطورة التى توسع ابن القفطى فى نقلها. فكان أول من ألف هذه الأسطورة من حاشية صلاح الدين لتزكية حاكم مصر الجديد.. ومما يروى عن صلاح الدين أنه باع كنوز القصر والمكتبة فبقيت هذه الرواية إلى القرن الثامن عشر يوشيها ما ينسجه الخيال حول الخرافات العمرية.. ثم اتخذت صورتها التاريخية منذ ذلك العهد تعززها خرافات أخرى لحقت بعمر ووافقت معنى قوله «ألا كتاب إلا كتاب الله».

ومن المشارقة الذين تناولوا حكاية المكتبة المؤرخ الكبير جورجى زيدان فى الجزء الثالث من كتابه «تاريخ التمدن الإسلامي»، حيث قال إنه كان يميل إلى نفي الحكاية ثم عدل عن ميله هذا إلى قبولها وأورد من أسباب ذلك «أن حكاية إحراق مكتبة الإسكندرية لم يختلفها أبو الفرج لتعصب ديني، ولا دسها أحد بعده، بل هو نقلها عن ابن القفطى وهو قاضٍ من قضاة المسلمين عالم بالفقه والحديث وعلوم القرآن واللغة والنحو والأصول والمنطق والنجوم والهندسة والتاريخ والجرح والتعديل، وكان صدرًا محتشماً جمع من الكتب ما لا يوصف، وكانوا يحملونها إليه من الأفاق، وكانت مكتبه تساوى خمسين ألف دينار، ولم يكن يحب من الدنيا سواها، وله حكايات غريبة من غرامه بالكتب، ولم يخلف ولداً فأوصى بمكتبه لناصر الدولة صاحب حلب، وله مؤلفات عديدة في التاريخ والنحو واللغة، وفي جملتها كتاب أخبار مصر من ابتدائها إلى أيام صلاح الدين في ستة مجلدات، وكتاب تراجم الحكماء الذي نحن في صدده، وأن ابن القفطى عبد اللطيف البغدادى أخذها عن مصدر ضائع، وأما خلو كتب الفتح من ذكر هذه الحادثة فلابد له من سبب، والغالب أنهم ذكروها ثم حذفت بعد نضج التمدن الإسلامي واستغلال المسلمين بالعلم ومعرفتهم قدر الكتب، فاستبعدوا حدوث ذلك في عصر الخلفاء الراشدين فمحذفوه، أو لعل لذلك سبباً آخر، وفي كل حال فقد ترجح عندنا صدق رواية أبي الفرج».

ونرى نحن أن ابن القفطى كان أولى من تقدموه بالسكتوت عن حريق المكتبة بأمر عمر بن الخطاب لو كان الذين تقدموه قد سكتوا عنه لعرفانهم قدر

الكتب وغيرتهم على سمعة الخلفاء الراشدين، فإن ابن القفقى لا يجهل قدر الكتب ولا يسبقه سابق من المؤرخين فى المغالاة بنفاسة المكتبات. فلابد من تعليل أصوب من هذا التعليل لسكت المؤرخين المسلمين والمسيحيين الذين شهدوا فتح مصر عن هذه الحكاية إلى أن نجمت بعد بضعة قرون.

فمن جملة هذا العرض لأراء نخبة من الثقات فى هذه المسألة يحق لنا أن نعتقد أن كذب الحكاية أرجح من صدقها، وأنها موضوعة فى القرن الذى كتبت فيه ولم تتصل بالأزمنة السابقة له بسند صحيح، وربما كانت مدعوسة على الرواية المتأخرة للتشهير بال الخليفة المسلم وتسجيل التعصب الذميم عليه وعلى الإسلام.

وإذا كانت هذه الحكاية من تلقيق النيات السيئة فالمعقول ألا توضع قبل القرن السادس الهجرى الذى تسررت فيه إلى الكتب المدونة، وهذا يفسر لنا كل غموض يستوقف النظر فى الحكاية من جميع أطرافها لأن تلقيق هذه الحكاية يستلزم عناصر شتى لا تجتمع كلها فى وقت واحد قبل القرن السادس للهجرة.

فهو يستلزم أن يكون الملفق عليماً بالأقوال والأحوال التى أثرت عن عمر بن الخطاب.. وفيها ما يجعل حكاية المكتبة قريبة التصديق مشابهة لما يتواهه الخليفة فى أوامره ونواهيه.. ولم تكن هذه الأقوال والأحوال معلومة مستفيضة الخبر بين المسلمين أنفسهم عند فتح الإسكندرية فضلاً عن المسيحيين أو الإسرائىيليين، وإنما علمت واستفاضت بعدها دونت السير وجمعت المترفقات.

ويستلزم تلقيق الحكاية للتشهير بال الخليفة المسلم أن يكون الملفق عارفاً بما فى هذه التهمة من المعابدة، شاعراً بما فيها من الاعتساف والغرابة.. ولم يكن هذا أيضاً مفهوماً فى أيام فتح الإسكندرية بين خصوم الإسلام، لأنهم كانوا قد تعودوا إحراق الكتب والتماثيل واعتبار الوثنية وبقائها رجساً من عمل الشيطان يستحق نار الدنيا قبل نار الجحيم، وما من عارف بالكتب بينهم إلا كان يسمع بحماسة القياصرة المسيحيين فى تدمير التحف الإغريقية ولا سيما «ثيوديسيوس» الذى أحرق هياكل شتى، فيها ولاشك كتب كثيرة من بقايا المكتبة التى عليها الخلاف.

وقد يستلزم تلقيق الحكاية أن تكون مصر وأخبارها موضوع اهتمام ومثار قبيل وقال، ولم تكن مصر قبلة أنظار العالم كما كانت فى أوقات الحروب

الصلبية، يوم كانت هي ميدان الفصل ومناط الظفر والهزيمة بين جيوش الدنيا  
المحشودة فيها أو على أبوابها.

وقد يستلزم كذلك أن يكون العصر حزاًة بين الإسلام وخصومه كما كان  
عصر الحروب الصليبية وما قبله بقليل.

وقد يستلزم مع جميع أولئك أن يشترك في القيل والقال حافظو الكتب  
الإغريقية في بيزنطية وشواطئ آسيا الغربية، وهي البلاد التي كانت موطنَيْ  
أقدام الجيوش في الكر والفر والقدوم والإياب، ومنها تدفق حافظو الكتب إلى  
أوروبا عندما أغادَ الترك على بيزنطية من تلك الأرجاء.

فتلقيح الحكاية إذن كان عجيباً في أيام فتح الإسكندرية وما تلاها من  
الأزمنة إلى زمان القبطي والبغدادي وأبى الفرج الملطي، ولهذا لم تظهر حكاية  
المكتبة في تلك الأيام.

وتلقيحها في عصر الحروب الصليبية غير عجيب لاجتماع الأسباب التي  
يستلزمها ذلك التلقيح، ولهذا ظهرت فيه وأمدنا ظهورها فيه بالسبب الذي يبطل  
العجب ويفسر الغواصات التي لا يفسرها تعليل معروف غير هذا التعليل.

إلا أننا على الرغم من كل هذا نفرض أن عمر بن الخطاب أمر بإحرق  
مكتبة الإسكندرية، فما هي الوصمة التي تلحقه من هذا الأمر؟ ولماذا كان يحرم  
عليه أن يحرقها ويجب عليه أن يستبقيها ويفتح أبوابها؟ ولماذا كان ينبغي أن  
يكون على يقين أنها شيء مفيد لل المسلمين ولغيرها من الأمم، وأنها ذخيرة من  
ذخائر العالم لا يجوز التفريط فيها؟

أمن النقص في تفكير الإنسان أن ينشأ بمعزل عن بلاد اليونان وعن عصر  
حكماء اليونان فلا يطلع على الفلسفة اليونانية؟ أكانت فائدة تلك الكتب واضحة  
كل الوضوح من أحوال أقوامها الذين حفظوها، إن صح أنهم حفظوها؟

إن أحوال الروم والقبط في ذلك العهد لم يكن فيها دليل واحد على أنهم  
محتفظون بينهم بمعرفة نفيسة، وأن ضياع كتبهم فيه ضياع لذخيرة من ذخائر  
العالم التي لا يجوز التفريط فيها.

فقد كانوا على شر حال من الضعف والفساد والجهل والهزيمة والشقاوة

والتهالك على سفاسف الأمور، فإذا كان عمر مطالبًا بعلم الفلسفة اليونانية أو غير ملوم على فوات الاطلاع عليها، وإذا كانت أحوال الأمم التي هي أهلها لا تدل على قيمتها بل تسوغ الاعتقاد بخلوها من كل قيمة، فلما كان العيب في تفكيره إن صح أنه فكر على ذلك المنوال؟

إنما يعيي الإنسان أن يكون عدواً للمعرفة على إطلاقها، ولم يكن عمر عدواً للمعرفة ولا معرضًا عنها، بل كان مشغوفًا بها حيث رأها دينية أو أدبية، ومن قومه أتت أو من غير قومه.

فكان يستشير الغرباء في تدوين الدوافين ومنافع الصناعة ولا ينتهي عن علم شيء إلا أن تكون فيه فتنه أو ضلال.

وكان ولا ريب يؤثر للمسلمين أن يقبلوا على دراسة القرآن ويقدموا فهمه على فهم كل كتاب، وهذا واجبه الأول الذي لا مراء فيه، وما من أحد هو مطالب بهذا الواجب قبل أن يطالب به عمر على التخصيص، لأنه الخليفة الذي في عهده انتشر المسلمون بين أقطار المشرق، وخيف عليهم أشد الخوف أن ينحل العقد الذي جمعهم ويث فيهم الهمة والبأس وسودهم على العالمين.

وفي الأخبار التي نقلت بهذا الصدد أن رجلاً أنبأه أنهم لما فتحوا المدائن أصاب كتاباً فيه كلام معجب، فسأل: أمن كتاب الله؟ قال: لا. فدعوا بالدرة فجعل يضربه بها وهو يقرأ: ﴿الرَّ تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ الْمُبِينِ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ﴾.

ثم قال: «إنما أهلك من كان قبلكم أنهم أقبلوا على كتب علمائهم وأساقفتهم وتركوا التوراة والإنجيل حتى درساً وذهب ما فيهما من العلم».

رويت هذه الرواية عن عمر بن ميمون عن أبيه، وليس فيها ما يأبه العقل، ولو حكمنا على عمر بحكم الدنيا وحكم التجربة الواقعية وتركنا حكم الدين والإيمان إلى حين.

فبالتجربة الواقعية أیقن عمر أن المسلمين بكتابهم خرجوا من الظلمات إلى النور وانتصروا على من حاربوا وعندهم كل كتاب.

وما فرغ المسلمون بعد من قراءة القرآن ولا انقضت على تداوله بينهم

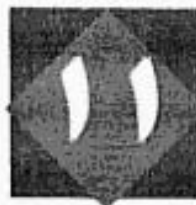
سنوات. فكيف يرضى الخليفة الذى يهمه أمر رعایاه أن ينصرفوا عنه إلى كتب لا يؤمن ما فيها؟ وكيف يكون الحال إذا تفرقوا شذر مذر<sup>(١)</sup> ولهم فى كل بلد قراءة غير هذا الكتاب الذى لم يفرغوا منه ولم يستوعبوا كل ما فيه؟ أمن عداوة المعرفة هذا أو من إيثار المعرفة التى تتقدم على غيرها؟ وإذا لم تتقدم هذه المعرفة على غيرها فى السنوات الأولى من تداول القرآن الكريم فمتى تتقدم؟ ومتى يعطى القرآن حقه من الفقه والوعى والإقبال؟ وأين هي الغنية الروحية التى تعدل فى كتاب من الكتب بعض ما غنمه المسلمين بوحى القرآن فى صدر الإسلام؟

فعلى أى فرض من الفروض لم يكن فى تصرف عمر ما يأياه العقل الذى ينظر إلى الحقائق المشهودة والآثار الواقعية، ويجوز أنه أمر بإحرار مكتبة الإسكندرية على أبعد احتمال، ولكن الذى يجوز لمنصف أن يفهم من ذلك أنه عدو الثقافة وهو الأديب الفقيه الخطيب، وهو قد وازن بين معرفة ظاهرة النفع ومعرفة مجهلة ظواهرها كلها تغرى باتهامها. ولا لوم عليه أن يولد حيث يجهلها، ولا لوم عليه أن يتهمها وهى لم تنفع أهلها يوم رأهم يخبطون فى الضلاله والهزيمة، ولا يقال عن عقل يفكر هذا التفكير إنه لم يفكر على هدى مستقيم.

---

(١) شذر مذر: أى متفرقين.

# ١١ عمر في بيته



كان الخليفة الأكبر - صاحبُ الأمر في الجزيرة العربية، وصاحبُ الغلبة على ملك الأكاسرة والقياصرة والفراعنة، ومديرُ الحكم في الرقعة الوسطى بين قارات العالم المعمور - رجلاً فقيراً يعيش عيشة الكفاف، ويقنع من الغذاء والكساء بحظ لا يتناه كثير من الرجال، ويزهد فيه كثير من النساء.

فمن غير العجيب أن يخطب بعض النساء فيأبین عيشه، وقد أبى مثل هذا العيش نساء النبي عليه السلام، فلم يقبلنه إلا وقد خيرن بينه وبين الطلاق.

وما ندرى أى الشهادات لحكم الخليفة الأكبر أغلى وأجمل، فإن الشهادات لحكمه أكثر من أن تحصى، وهي جمیعاً مما تغالي به السير وتزدان بجماله، ولكننا لا نعرف بينها ما هو أغلى وأجمل من هاتين الشهادتين: أن يعيش في بيته عيشاً لا يشتته، وأن تكون في يده صولة الملك فلا ترى فيها امرأة من النساء خلابة<sup>(١)</sup> تغراها، ولا صولة تخيفها من أن ترفضها وتتأبها.

إن امرأة واحدة ترفض عمر لأغلى في الشهادة له من ألف امرأة يقبلن على بيته ويطمعن في سلطانه.

وقد وصفته امرأة خطبها ورفضته وصفاً لم نسمع فيما قيل عن إيمانه بالله أصدق منه ولا أوجز وأوفي، فقالت أم أبان بنت عتبة بن ربيعة: إنه رجل «أذهله أمر آخرته عن أمر دنياه، كأنه ينظر إلى ربه بعينه».

والذى نعنيه من الوصف هو قولها عن مخافته الله أنه كان يخافه كأنه يراه بعينه. فهو في الحق أصدق وصف لإيمان هذا الرجل المتفرد بإيمانه كما تفرد بكثير من شئونه. إنه تجاوز حد الإيمان إلى حد الرؤية والعيان، وحقق مبالغات أبي الطيب المتنبي حين وصف الغاية القصوى من الشجاعة والحكمة فقال:

تجاوزت مقدار الشجاعة والنوى      إلى قول قوم أنت بالغيب عالم

(١) خلابة: أي ما يخلب ويخدع.

ومهما يكن من إيمان بالغيب فهو لا يبلغ في اليقين والحضور مبلغ الرؤية بالعين، وهي قوله عابرة من قائلة أصابت ما لم يصبه قائل، ولعلها لا تدري مدى صوابها.

وخطب عمر أم كلثوم بنت أبي بكر إلى أختها أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها فقالت له: الأمر إليك. ثم سالت أختها فابت وقلت: لا حاجة لي فيه. فزجرتها قائلة: أترغبين عن أمير المؤمنين؟ قالت: نعم، إنه خشن العيش شديد على النساء. وكرهت عائشة أن تجبه<sup>(١)</sup> بالرفض، فوسيطت في الأمر عمرو بن العاص يحتال له برفقه وحسن تدبيره، فجاء عمر وفاجأه قائلًا: بلغنى خبر أعيذك بالله منه. قال ما هو؟ قال: خطبت أم كلثوم بنت أبي بكر؟ قال: نعم، أفرغبت بي عنها أم رغبت بها عنى؟ قال: لا واحدة، ولكنها حديثة<sup>(٢)</sup> نشأت تحت كف أمير المؤمنين في لين ورفق، وفيك غلظة، ونحن نهابك وما نقدر أن نرددك على خلق من أخلاقك، فكيف بها إن خالفتك في شيء فسطوت بها؟ كنت قد خلقت أبي بكر في ولده بغير ما يحق عليك!.. ففهم عمر أن ابن العاص لا يقدم على هذه الوساطة بغير موسط، وأن في الأمر ممانعة على نحو من الأنجاء، فسأله كأنه يستطلع ما وراءه من الممانعة: كيف بعائشة وقد كلمتها؟ قال: أنا لك بها، وأدلك على خير منها: أم كلثوم بنت على بن أبي طالب، تعلق منها بنساب رسول الله.

وأم كلثوم بنت على حديثة أيضًا، والمحظور في إغضابها أكبر من المحظور في إغضاب بنت أبي بكر، وإن اعتمد ابن العاص على أن عمر يملك نفسه فلا يغضبها، فقد كان حريًا به أن يعتمد على شيء من ذلك في خطبته لبنت الصديق.. فلن يفوت عمر - وهو يعلم من يخاطبه في الأمر - أن يفهم خبيئة سعيه، وأن يتجاهله لئلا يكشف موقف الرفض والاعتذار من عائشة وأختها - رضي الله عنهم - ويعمل بما يراه الصواب.

والطريف في القصة - وكلها طريف - أن يذهب عمرو بن العاص إلى خليفته ليواجهه بما يؤخذ عليه من خلائقه وهو أمن أن يغضبه، بل هو فوق ذلك واثق من موافقته إياه ما دام على صدق في مقاله.

وللمرأة أن تأبى الخشونة في رجلها ولا تستريح إليها، ولكن دارس الأخلاق

(١) تجبيه: تواجهه.

(٢) حدثة: صغيره السن.

لا ينبعى أن يعيى هذه الخصلة إلا بمقدار ما فيها من نقص في الطبائع الإنسانية الأصيلة.. إذ المحقق أن الخشونة حرمان من الصقل والمرونة، ولكننا نخطئ كل الخطأ إن حسناها حرماناً من البر والرحمة، لأن المرء قد يكون ناعم الملمس وهو قاسٍ مفرط القسوة، ويكون خشن الملمس وهو رحيم مفرط الرحمة، ويغلب في هذه الحالة أن تكون خشونته - كما أسلفنا في فصل سابق - درعاً يستر بها مواضع اللين في خلقه، وضريباً من الخجل أن يطلع على ناحية فيه يتطرق إليها الضعف وتنفذ منها الرماية.

فالخشونة نقىض الصقل والنعومة، وليس نقىض العطف والرحمة، وعمر بن الخطاب من أفذاذ الرجال الذين تجلى فيهم هذه الحقيقة أحسن جلاء، حتى في علاقاته بالأهل والنساء.

رحمة عمر رحمة في غلاف، وليس بالرحمة المكشوفة لكل ناظر ولا مس، ولا تطول بالناس عشرة حتى ينفع هذا الغلاف عن قلب وديع مفعوم بالعطف والمودة، مفتح الجوانب لكل عاطفة كريمة ولو لم تكن من ولد حميم.

فنساؤه اللائى عاشرته قد كلفن بحبه ورضيin عيشه لرضاهن بمودته وعطفه، وكانت إحداهم التي سميت العاصية وسمها النبي عليه السلام الجميلة لا تطيق فراقه، فإذا خرج مشت معه إلى باب الدار فقبلته ولم تزل في انتظاره.

وكانت من نسائه عاتكة بنت زيد، وهي على قسط وافر من الجمال ومن الدين ومن البلاغة، تولهت<sup>(١)</sup> في رثائه حين قتل فلم يكن بكاؤها عليه كباء كل زوجة على كل زوج فقيد، وتعددت قصائدها في تأبينه بكلام لا يغيب عنه صدق المدح ولا صدق الحسرة، وهي التي قالت فيه:

عصمة الناس والمعين على الد  
هر وغيث المتناب والمحروب  
قل لأهل الضراء والبؤس موتوا  
قد سقته المنون كأس شعوب<sup>(٢)</sup>  
وقالت فيه:

رُوْفٌ عَلَى الْأَدْنِي غَلِيْظٌ عَلَى الْعَدَا  
أَخِي ثَقَةٌ فِي النَّائِبَاتِ مُنِيبٌ  
مَتَى مَا يَقُل لَا يَكْذِبُ اللَّهُ قَوْلُه  
سَرِيعٌ إِلَى الْخَيْرَاتِ غَيْرُ قَطُوبٍ

(١) تولهت: كاد عقلها يذهب من شدة الحزن. (٢) شعوب: اسم للمنية «الموت»، سميت كذلك لأنها تفرق الخالق.

وقالت فيه:

جسد لف فى أكفانه رحمة الله على ذاك الجسد

وقالت فيه:

يا ليلة حبست على نجومها  
فسهرتها والشامتون هجود  
قد كان يسهرنى حذارك مرة فاليوم حُقّ لعينى التسهيد  
ولا يُبكي الرجل هذا البكاء على ما فى عيشه من الشظف إلا ومن وراء  
خشونته مودة قلب تنفذ إلى القلوب.

وأكثف ما تكون الدروع أرق ما يكون الموضع الذى يليها وأخوفه من الإصابة.. فانظر أين الموضع الحصين المحمى فهناك الموضع اللين الذى يخاف عليه، ولا يخدعنك عن ذلك خادع من إظهار أو تظاهر غير مشعور به، وغير مقصود. أين أكثف ما تكاثفت الغلظة فيه من درع عمر التى عينها؟  
المرأة ولا نزاع!

فعلى المرأة كانت له غيرة اشتهر بها وعدت من دلائل شدته عليها، وفي هذا يقول رسول الله ﷺ: «إن الله غيور يحب الغيور، وإن عمر غيور».

وعلى المرأة ومن المرأة كان حذره أن تتخايل للعيون وتبهر في مضطرب الفتون. وكلما أوصى بوصية فيها فإنما هي الفتنة التي يتقيها، فلما قال: عليكم بالأبكار. لم يقل عليكم بالأبكار لأنهن أمتع وأنضر، ولكنه قال عليكم بهن لأنهن أكثر حباً وأقل خبأً<sup>(١)</sup>.

ولما توجس من زواج المسلمين ببنات الأعاجم، لم يتوجس منه لأن حرام بل لأن «في نساء الأعاجم خلابة، فإن أقبلتم عليهن غلبنكم على نسائكم». فالخلابة هي المحذور الذي يتقي.

وهنا كثافة الدرع فابحث هنا عن منفذ الحذر. إنك لا تبعد كثيراً حتى تلمس الموضع الذي نم عليه الرجل حيث قال: «لو أدركت عفراً وعروة جمعت بينهما<sup>(٢)</sup>». أو نم عليه الصبي الذي عناه ابن الخطاب حيث قال: «أحب أن يكون الرجل في أهله كالصبي، فإذا احتج إلىه كان رجلاً».

(١) الخب: الخداع. (٢) عروة بن حزام: شاعر من الشعراء العشاق المشهورين وصاحبته عفراً، مات شهيد عشقه.

ومتى كان فرط الغيرة على المرأة أو الحذر منها دليلاً على أنها ذلك الشيء المهين، وإن قال الغيور الحذور بلسانه إنها لشيء مهين؟

وابحث عن جانب واحد مغلق أو مقطوع من جوانب الرحم الذي ينبغي أن يوصل فإنك لن تجده في نفس هذا الرجل بنته، وإن جهدت في البحث.

فكان أباً باراً لا ينسى التحدث عن أبيه، ويعتز بذكره على ما كان من قسوته عليه في صباه، ولم يزل يقسم باسمه حتى نهاية النبي، فانتهى وهو يقارب الكهولة.

وكان أباً يحب أبناءه ويعرف وجد الآباء بالأبناء، وينزع الثقة من والٍ لا يحنو على صغاره.. أمر بكتابة عهد لبعض الولاة فأقبل صبي صغير فجلس في حجره وهو يلاظفه ويقبله، فسألته المرشح للولاية: أتقبل هذا يا أمير المؤمنين! إن لي عشرة أولاد ما قبلت أحداً منهم ولا دنا أحدهم مني.. فقال له عمر: وما ذنبي إن كان الله عز وجل نزع الرحمة من قلبك.. إنما يرحم الله من عباده الرحماء.. ثم أمر بكتاب الولاية أن يمزق وهو يقول إنه إذا لم يرحم أولاده فكيف يرحم الرعية؟

وكان كلاب بن أمية الكنانى في غزوة فاشتاق إليه أبوه الهرم وحزن لغيابه، واتصل نبؤه بعمر فكتب إلى قائد الجيش يستعيد كلاباً إلى المدينة، فلما عاد ودخل عليه سأله: ما بلغ من برك بأبيك؟ قال: كنت أكفيه أمره، وكنت أعتمد - إذا أردت أن أحبل لبناً - أغزر ناقة في إبله وأسمنها فأريحها وأتركها حتى تستقر، ثم أغسل أخلفها حتى تبرد، ثم أحبل له فأسقيه.

ثم بعث إلى أبيه فجاء يتراوح في مشيته ضعيفاً بصره، محنيناً ظهره، فسأل: كيف أنت يا أبا كلاب؟.. قال: كما ترى يا أمير المؤمنين.. ثم جاءه بلبن حله ابنه، ففطن الرجل وقال وهو يدنسى الإناء إلى فمه: لعمر الله يا أمير المؤمنين إنى لأشم رائحة يدى كلاب من هذا الإناء! فقال عمر: هذا كلاب عندك حاضر قد جئناك به. فوثب إليه ابنه، وطفق الأب الذي لم يكدر يراه يضمه ويقبله.. وبكي عمر، وأمر كلاباً أن يلزم أبويه ما بقيا، وله عطاوه كأنه يجاهد في سبيل الله.

ومن حنانه على الأطفال أنه كان يشقق عليهم أن يحزنوا في لهوهم ولعبهم فلا يترك الخائف منهم حتى يأمن على لهوه ومحصول لعبه، فحدث سنان بن

سلمة أنه كان في صباح يلتقط البلح في أصول النخل مع بعض الصبية إذ أقبل عمر فتفرق الغلمان وثبت هو في مكانه، فلما دنا منه أسرع قائلاً: يا أمير المؤمنين، إنما هذا ما ألقى الربيع! قال عمر: أرني أنظر فإنه لا يخفى على. فنظر في حجره ثم قال: صدقت.. إلا أن الصبي لم يقنع بهذا حتى يحرسه أمير المؤمنين إلى بيته! فقال: يا أمير المؤمنين، أترى هؤلاء الآن؟ وأشار إلى الصبية الهاربين، ثم قال: والله لئن انطلقت لاغاروا على فانتزعوا ما معى. فمشى معه عمر حتى بلغه بيته!

وكثر على المصدقين المفرطين في التصديق أن يعرفوا هذا عن عمر ثم يصدقوا أنه وأد بنتاً في الجاهلية على تلك الصورة البشعة التي انتقلت إلينا في بعض الروايات، وخلاصتها أنه - رضي الله عنه - كان جالساً مع بعض الصحابة إذ ضحك قليلاً ثم بكى، فسألته من حضر فقال: كنا في الجاهلية نصنع صنماً من العجوة فنعبده ثم نأكله، وهذا سبب ضحكتي، أما بكائي فلأنه كانت لي ابنة فأردت وأدتها فأخذتها معى وحفرت لها حفرة فصارت تنفس التراب عن لحيتي فدفنتها حية.

فهي قصة يعتورها الشك من ناحية ضحكتها ومن ناحية بكائها ومن ناحية اجتماعهما في لحظة واحدة لتمكين واضح القصة من التفرقة بين عصرى عمر في جاهليته وإسلامه، وأدعى ما فيها من الشك تلك الخاتمة التي يتم بها اختراع الفجيعة والبلوغ بها إلى ذروتها، وهي نفخ الطفلة الصغيرة تراب حفرتها عن لحية أبيها.

فالواد لم يكن بالعادة الشائعة بين جميع القبائل العربية، ولم يشتهر بنو عدى خاصة بهذه العادة ولا اشتهرت بها أسرة الخطاب التي عاشت منها فيما نعلم فاطمة أخت عمر وحفصة أكبر أولاده وهي التي كنى أبا حفص باسمها.

وقد ولدت حفصة قبلبعث الإسلام بخمس سنوات فلم يئدها. فلماذا وأد الصغرى المزعومة وهي في السن التي تفهم فيها كيف تنفس التراب عن لحية أبيها؟ ولماذا انقطعت أخبار هذه الصغرى المزعومة فلم يذكرها أحد من إخوانها وأخواتها ولا أحد من عمومتها وختولتها؟

ما نحسبها إلا إحدى جنایات الإغراب على من خلقوا وفي سيرتهم مثال

للإغراب والإعجاب، فهى اختراقة تضعفها خلائق عمر التى لا تتبدل هذا التبدل من النقيض إلى النقيض بين جاهليته وإسلامه، وقد كان عمر فى جاهليته لم يسلم بعد يوم أشفق على أخيه وهى دامية الوجه، وكان فى جاهليته يوم أحب أخيه حبه المفرط وبقى عليه.

فليس وقوع القصة المزعومة فى الجahلية مانعاً لغرابتها ومقرباً لتصديقها وغير هذا الأب وهذا الأخ يطيق هذه القسوة التى لا تطاق.

إن قليلاً من الآباء من أحب أبناءه كما أحب عمر أبناءه، وإن قليلاً من الإخوة من أحب أخيه كما أحب عمر زيداً أخيه، فما سمع اسمه بعد مقتله إلا سالت عبرته، وما هبت الصبا، كما قال، إلا وجد نسيم زيد وتمنى نظم الشعر لينظمه فى رثائه.

بل إن قليلاً من الأصدقاء من أخلص لأصدقائه وعشرائه كما أخلص عمر لكل صديق وعشير.. وهو القائل: «لقاء الإخوان جلاء الأحزان». وهو القائل حرصاً على المودة وضنا بها: «إذا أصاب أحدكم ودأ من أخيه فليتمسك به، فقلما يصيب ذلك».

فإذا أردنا أن ننقب عن وشائج الرحم وصلات المودة فى نفس هذا الرجل المهيب المخيف فلننقب عنها فى ينابيعها الخفية التى تسري منها وتررقق فى نواحيها، ولا ننقب عنها فى الصخور التى تكتنفها وتطفو عليها وترفع أعلامها. أو نحن حريون أن ننقب عنها بين هذه الصخور والأعلام ولكن على هدى وبصيرة. فلا نقنع منها برأى العين من بعيد أو قريب، ولا نفتر بما تبديه كأنه كل شيء تحتويه.

فما هذه الصخور والأعلام التى كانت تروع الناظر من هيبة عمر ومن ملامح سيماته؟.. هي مظهر قدرته على نفسه لا أكثر ولا أقل، وهي الحارس اليقظ الذى يحمى تلك النفس أن يتسلب إليها الوهن وأن تؤخذ على حين غرة، من حيث يخاف عليها.

والمرء لا يعتصم بقدراته على نفسه وهو أمن، ولا يوقظ الحارس على دخيلته وهو وادع فى سربه.. إنما يعتصم بقدراته ويوقظ حارسه حين يحذر، وإنما يحذر من الطارق الذى لا يستهين به ولا يزال على رقبة منه.

وقد كان عمر بن الخطاب أكثر ما يكون اعتصاماً بقدراته في أمم الأمور بقلبه وسريره طبعه؛ في خشية الخديعة من ناحية الترف والملذات، فهو لا يستسلم لشهوة مأكل وملبس ولا قُنْية دنيوية، وفي خشية الخديعة من ناحية ولده وأهله فهو يجفل من أن يرى لهم رزقاً لا يعرف مأطاها، ويُجفل من أن يرى لهم إبلأ سماناً بين الإبل العجاف مخافة أن يسمنها لهم الناس في مراعيهم.. لأنهم ولد أمير المؤمنين وتلك إبل أبناء أمير المؤمنين!

وكان أكثر ما يكون اعتصاماً بقدراته حين يلمح الفتنة الكبرى التي يقتدر بها شيطان الغواية، وتلك هي المرأة لا فرق بين خيارها وشرارها، فمن شرارها استعد بالله!.. ومن خيارها كن على حذر.

وإذا اعتصم عمر بن الخطاب بنفسه فانتظر شيئاً واحداً لن تجد حولاً عنه، وهو تقدير العدل تقدير الخائف أن يزيد فيه شعرة أو ينقص منه شعرة.. فعمتى اعتصم بنفسه استيقظ وانتصر، ومتى استيقظ وانتصر فللحظة يقظته وفي سبيل الحق انتصاره.

يعرض شأن المرأة فهو الغيور الحذور، وهو الواقف على الميزان فيما تعطاه وفيما تعطيه، فلا هي بظالمة ولا مظلومة في كل أمر يرجع إليه.

فمن همه كان ألا تظلم لضعفها ولا تغبن لحياتها وخفتها، ومن حقها ألا تكره على زواج الرجل القبيح، تحب لنفسها ما يحبه الرجل لنفسه، وأن يعرف لها عذرها حيث يعرف للرجل عذرها في الصلة بينها وبينه فسمع مرة أعرابية تنشد:

فمنهن من تسقى بعذب مبرد      نقاح<sup>(١)</sup> فتلامع عند ذلك قرت  
ومنهن من تسقى بأخضر أجن<sup>(٢)</sup>      أجاج<sup>(٢)</sup> ولو لا خشية الله فرت  
فتوجه في زوجها عيباً وأرسل في طلبها فإذا هو متغير الفم، فخيره بين خمسمائة درهم وطلاقها، فقبل الدرارم وطلاقها.

وسمع امرأة من وراء بابها تنشد:

تطاول هذا الليل تسرى كواكبه      وأرقنى ألا خليل ألا عبئ  
فوالله لو لا الله لا شيء غيره      لزلزل من هذا السرير جوانبه

(١) النقاح: الماء العذب الصافي. (٢) الأجن: الماء المتغير الطعم واللون. (٢) والأجاج: الماء الحمر.

فسائل عن زوجها فعلم أنه خرج في غزوة طالت غيبته فيها، فأمر بعد ذلك ألا تطال غيبة الأزواج في الغزوات.

وكان يقبل شكوى المرأة من زوجها الذي يهمل النظافة والزينة، لأن النساء يحببن أن ترتينوا لهن كما تحبون أن يتزينن لكم».

وقبل شكوى المرأة من زوجها الخاخص<sup>(١)</sup> قبل البناء بها يوهمها أنه شاب وهو موخط الرأس بالشيب، فأوجعه ضرباً وقال: غررت القوم.

ولم يكن يتخرج مع المرأة مثل هذا التحرج أن تستر من سيرتها مala يضير ستره إن عاقد زواجهها. فكاشفه رجل بأمر ابنته له أسلمت وأصابها حد من حدود الله، فهمت أن تذبح نفسها، فأدركها أهلها وقد قطعت بعض أوداجها<sup>(٢)</sup> فبرئت وتابت واستقامت على الهدایة. فسألها: أخبر القوم الذين يخطبونها بما تقدم من سيرتها؟.. قال: ويلك!.. أتعمد إلى ما ستره الله فتبيه؟ والله لئن أخبرت بشأنها أحداً من الناس لأجعلنك نكلاً، «أنكحها نكاح العفيفة المسلمة».

فهي أولى عنده ببعض المحاباة حين لا ضير في المحاباة، وقد عاهد الناس فيما عاهدتهم عليه «ليمعن النساء إلا من الأكفاء».

ونرى أنه قضى في الخلاف بين الزوج والزوجة بالقول الفصل في بناء الأسر وتقدير البيوت، حين قال لرجل هم بطلاق امرأته لأنه لا يحبها: «أو كل البيوت بني على الحب؟ فائين الرعاية والتذمم؟».

فإنه لبر بربات البيوت لم يدركه متحذلقة العصر الذين يلغطون بالحب والزواج ويجهلون أن الرعاية والتذمم أقمن بالدوام والتقدير من زواج يبني على الحب وحده، لأن الحب منوط بالأهواء التي تتغير بين أونة وأخرى، وأما مناط الرعاية والتذمم فهو الأخلاق التي قل أن يطرأ عليها تغيير.

وقد استشار النساء فيما يُحسن كما استشار الرجال فيما يحسنون، ولم يتعال قط أن يرجع عن خطئه إذا ردته عنه امرأة بالبينة الصادعة<sup>(٢)</sup> ومن ذاك أنه نهى الناس في بعض خطبه أن يزيدوا مهور النساء على أربعين أوقية، فصاحت به امرأة فطسأه من صفوف النساء: ماذاك لك؟ فلم يأنف أن يسألها:

(١) الخاخص: الذي يخضب بالحناء أو نحوه. (٢) الأوداج: جمع ودج وهو عرق في العنق.

(٣) البينة الصادعة: المراد، البينة التي تحملك على الإنذار والتصديق.

ولم؟ قالت: لأن الله تعالى يقول: ﴿وَآتَيْتُمْ إِحْدَاهُنَّ قِنْطَارًا فَلَا تَأْخُذُوا مِنْهُ شَيْئًا أَتَأْخُذُونَهُ بِهَتَّانًا وَإِثْمًا مُّبِينًا﴾. فرجع عن خطئه واعترف بصلواتها.

فما للمرأة من حق تعطاه، وما ليس لها بحق لا تعطاه وتزداد عنه.

والذى ليس لها بحق فى رأى عمر - ورأى كل رجل ذى رجولة - ألا تتعرض لعمله الذى لا تفقهه، ولا يرجع إليها فى مثله، ولا سيما إن كان شأنًا من شأنن الدولة، ومهمة من أخص مهام الرجال، فتشفعت له امرأته فى والٍ مقصراً تساءل: قيم وجدت<sup>(١)</sup> عليه؟.. فالتفت غاضبًا وقال لها: وقيم أنت وهذا؟.. إنما أنت لعبة يلعب بك ثم تتركين! كلمة لا تلبس القفاز الناعم، ولم يخلق القفاز الناعم ليلبس فى كل حين.

والذى ليس بحق للمرأة أن تعلو كلمتها على كلمة ولديها، وهذا الذى كان ينكره عمر على أهل المدينة حيث قال: «... كنا معاشر قريش نغلب النساء»، فلما قدمنا على الأنصار إذا هم قوم تغلبهم نساؤهم، فطفق نساؤنا يأخذن من أدب نساء الأنصار.

وصحت على امرأته فراجعتنى فأنكرت أن تراجعنى. قالت: ولم تنتكر أن أرجوك؟ فوالله إن أزواجه النبي ﷺ ليراجعنه، وإن إحداهن لتهجره اليوم حتى الليل.. فأفزعنى...».

نعم هذا مفزع لعمر، وقد كان ولا ريب مفزعًا لرسول الله أن تعلو كلمة على كلمته فى بيته، لكن طريقة محمد فى تغلب الكلمة طريقة نبى يوم متبعىيه، وطريقة عمر طريقة مريد مؤتم بنبوة، ولا جناح على عمر ألا يلحق بشاؤ محمد فى كل ما سبق إليه.

فمحمد إنسان عظيم، وعمر رجل عظيم، وهذا هو الفارق بينهما كما بيناه فى مناسبة سابقة. وإنما الفارق بينهما فى المناسبة التى نحن بصددها أن الرجل العظيم يرحم المرأة كما يرحمها الجندي فى معرض القوة والنضال، ولكنه يأنف أن يستكين لسلطانها فى معرض الهوى والفتنة، فيكسرها ولا ينكسر لها إذا لجت فى الغرور وانطلقت فى عنانه، ومن ثم استصغر عمر ولده

(١) وجدت عليه: غضبت «من الموجدة».

نفسه - عبد الله - لأنه عجز عن تطليق زوجه، فلما أشاروا عليه باستخالفة قال  
لمن كلمه في ذلك: «ويحك! كيف أستخلف رجلاً عجز عن طلاق امرأته!».

أما الإنسان العظيم فهو يشمل ضعف الإنسانية كله ويغطى عليه ومنه  
ضعف المرأة في غرورها واعتزازه بدلالة الضعف على القوة، لأنه في حقيقته  
اعتزاز بمكانها منها وتقدير لتلك القوة في بعض نواحيها فهو يرى في تكبر  
المرأة إذا كانت كبيرة عنده نوعاً من الاعتراف بكبره، وهو لا يقف معها في  
ميدان كما يقف كل ذكر وأنثى، لأن ميدانه هو يشمل الميدانين مجتمعين، إذ هو  
ميدان الإنسان كله والإنسانية جماعة.

على أن شأن الرجل مع المرأة لا يظهر من رأى الرجل فيها كما يظهر من  
رأيها فيه فبعد معاملة عمر للمرأة قوله فيها يبقى له شأن في عالمها يظهر لنا  
من رأيها هي فيه.

وقد أكترت سيدة نساء العصر عمر فوصفتة بأنه كان نسيج وحده، وهي  
عائشة رضي الله عنها، وجمعت الشفاء بنت عبد الله بعض صفاته فقالت: إنه  
«كان إذا تكلم أسمع، وإذا مشى أسرع، وإذا ضرب أوجع، وهو الناسك حقاً».  
وصاحت أم أيمن مرضعة النبي يوم أصيب: «اليوم وهي الإسلام».

وعلينا نحن أن نسأل المرأة في عصر عمر عن مثال الرجل في عصرنا، ولا  
نسأل فيه نساء زمان غير ذلك الزمان وما نخالنا نعرف رأى المرأة يومئذ في  
الرجل الذي يكبر في عينها كما نعرفه من امرأة هي هند بنت عتبة زوج أبي  
سفيان وأم معاوية، فليس أقدر منها على الجواب ولا أصرح فيه.

جاءها أبوها يشاورها في رجلين من قومها يخطبانها فاستخبرته عنهما  
فقال يصفهما: «أما أحدهما ففي ثروة واسعة من العيش، إن تابعته تابعك، وإن  
ملت عنه حط إليك، تحكمين عليه في أهله وماله، وأما الآخر فموضع عليه،  
منظور إليه في الحسب الحسيب والرأي الأريب، مدره أرومته<sup>(١)</sup> وعز عشيرته،  
شديد الغيرة لا ينام على ضعة، ولا يرفع عصاه عن أهله».

فقالت: «يا أبتي! الأول سيد مضياع للحرة، فما عست أن تلين بعد إبائتها،  
وتضييع تحت جناحه إذا تابعها بعلها فأشترت<sup>(٢)</sup> وخافها أهلها فآمنت؟.. ساء

(١) المدره: السيد الشريف المقدم في اللسان واليد، والأرومة: الأصل. (٢) الأشر: البطر.

عند ذلك حالها، وقبع عند ذلك دلالها، فإن جاءت بولد أحمق، وإن أنجبت فمن خطأ ما أنجبت<sup>(١)</sup> فاطو ذكر هذا عنى ولا تسمه علىَ بعد! وأما الآخر فبعل الفتاة الخريدة الحرة العقيلة<sup>(٢)</sup>، وإنى لأخلاق مثل هذا لوا مقة. فزوجنيه».

ونحن نحسب هذا رأى المرأة النجيبة في زمان عمر، ولو شئنا لحسبناه رأيها في كل زمان على أن تضمره بباطن القلب ولا تلقيه بطرف اللسان، فإن زادت خشونة العيش في بيت عمر على القدر الذي ترضاه المرأة فهى خشونة غير محقورة السبب، لأنها لا تحسب على عمر «الزوج» من ناحية حتى تحسب لعمر «الرجل» من ناحية أخرى. إذ هي لم تأت من قلة القدرة على العيش وإنما جاءت من كثرة القدرة على النفس، وهي خليقة تعجب بها المرأة في الرجل الذي تكبره، لأنها من أقوى خلائق الرجال فيه.

وليس لدينا بيان وافٍ عن النساء اللاتي تزوج بهن عمر يعيتنا على التمييز بين سماتهن والبحث في المياسم الشخصية التي يتعددن فيها أو يختلفن، ويجيز لنا أن نسبب في الكلام عن موقع كل منهن من نفسه، وأثرها في حياته، ومبلغ حظوتها عنده، وسبب هذه الحظوة في رأيه وشعوره، وما يدل عليه جميع ذلك من نوازع فطرته وذوقه. فقد سكت التاريخ وسكت عمر عن كل بيان وافٍ في هذا الباب، فلم يبق لدينا منه إلا أسماء وأعوام ونواادر مقتضبات، لا تساعدنا على تكوين سمات واضحات فضلاً عن التفرقة بين تلك السمات.

غير أننا نعتقد أن التاريخ لم يفقدنا شيئاً كثيراً في هذا الباب، لأننا مستطيون أن نعوض ما فقدناه بالقياس إلى ما عرفناه، فلا خطئ إذا رجحنا أن سمات هؤلاء النساء جميعاً تدخل في نطاق الوصف الذي كان يستحبه عمر في المرأة ولا يطيق منها أن تخالفه وتخرج عليه.

فأفضل ما كان يشرطه في المرأة أن تكون ولوداً ودوداً، وألا تعاب بالحمق فيسرى حمقها في دماء ولديها، إذ «لم يقم جنين في بطن حمقاء تسعه أشهر إلا خرج مائقاً»<sup>(٢)</sup> – كما قال.

أما ذوق الجمال فقد كان عمر فيه كما كان في جميع خلائقه عربياً بحثاً

(١) أحمق: ولدت أحمق، وأنجبت: ولدت نجيبة.

(٢) الخريدة: العذراء فيها حياء وخفى، والعقيلة: الكريمة.

يستملح ما يستملحه كل عربي صميم، ويستحسن الحسن عنده وهو أعم من الملاحة، ويرى عنه أنه قال: «تزوجها سمراء ذلفاء»<sup>(١)</sup> عيناء<sup>(٢)</sup> فإن فركتها<sup>(٣)</sup> فعلت صداقها». وأنه قال: «إذا تم بياض المرأة في حسن شعرها فقد تم حسنها». وهذا هما الملاحة والحسن كما وصفا في الشعر العربي من قديم إلى حديث.

ومن القليل الذي بقى لدينا من أخبار نسائه نعلم أنه كان موفور الحظ من هذا الجمال في الزوجات، فقد وصف أكثرهن بالحسن البارع، وضرب المثل بملاحة إحداهن بين نساء قريش وهي قريبة بنت أبي أمية بن المغيرة، فروى في مأثور الحديث الشريف أن سعد بن عبادة قال يوماً في حضرة النبي عليه السلام: ما رأينا من نساء قريش ما كان يذكر من جمالهن! فقال له عليه السلام: «هل رأيت بنات أبي أمية بن المغيرة؟ هل رأيت قريبة؟». وهي إحدى زوجات عمر قبل إسلامه.

وروى أن جميلة بنت ثابت سميت بهذا الاسم لجمالها، وكان اسمها في الجاهلية عاصية، فكرهته بعد إسلامها وسألت عمر ثم سالت النبي في تغييره فاتفقا على تسميتها بوصفها ونوديت بعد ذلك باسم جميلة، وروى عن عاتكة بنت زيد بن عمرو بن نفيل أنها أعطيت شطر الحسن مع ما رزقته من الفصاحة والتقوى. وروى مثل ذلك عن زوجات أخربات وإن لم يتتفقون هذا التفوق المشهور. ومن أخبار زوجاته أنه طلق اثنتين من أشهر نسائه بالجمال وهما قريبة وجميلة.. تزوج الأولى وطلقها قبل إسلامه، وتزوج بالثانية وطلقها بعد إسلامه، ولا ندري على التحقيق ما سبب تطليق هاتين الزوجتين الجميلتين، فهل هو دلال الجمال ضاق به صدر عمر وهو على شموس المرأة غير صبور؟.. لعله ذاك، ولعل الذي أبقى عاتكة بنت زيد في عصمتها أنها تجاوزت دلال الصغر حين بني بها، أو غضت من دلالها بالفطنة والتقوى.

وكذلك بقية في عصمتها أم كلثوم بنت على بن أبي طالب وهي جميلة صغيرة، وولدت له ابناً سماه باسم أخيه زيد الذي كان يحبه ويذكره ويطيل البكاء عليه، وأعزها عنده النسب والأدب والمحافظة على أصارة النبوة، فلم يفترقا في الحياة ولم ينشب بينهما خلاف إلا حين جاعتها الهدية من ملكة الروم فضمها إلى بيت المال.

---

(١) ذلفاء: صغيرة الأنف. (٢) عيناء: حسنة العين واسعتها. (٣) فركتها: أبغضتها وتركتها.

وله مع إحدى أولئك الزوجات قصة صغيرة لا يفوتنا إيرادها في الكلام على حياته الخاصة لأنها كثيرة الدلالات عليه، تدل على عمر في أبوته، وتدل على عمر في سورة طبعه، وتدل على عمر في مثوبته إلى الحق كلما وجب أن يثوب إليه.

فقد طلق جميلة وله منها ولد صغير، فرأاه يوماً يلعب مع الصبيان فحمله بين يديه، فادركته جدته الشموس بنت أبي عامر وجعلت تنازعه إياه حتى انتهيا إلى أبي بكر رضي الله عنه - وهو خليفة - فقال له أبو بكر: خل بينه وبينها فهى حاضنته. فردها إليها ولم يراجعه بكلمة.

ولعمري إن في هذه القصة الصغيرة من الدلالة عليه لما يغنى عن قصص، وفيها عمر إنسان عطوف، وفيها عمر رجل سوار الطبيعة، وفيها عمر صاحب خلق مكين يكبح من طبيعته كل سورة جاوزت حد العدل والإنصاف، وهذا هو عمر في شتى نواحيه.

وقد تدل هذه القصة على شيء يبرئه من بعض اللوم في تطليقه أم هذا الولد فاسمها عاصية واسم أمها الشموس، وكأنهما - كما ينبغي عنهما هذان الأسمان - من أسرة تباهى بدلاب بناتها وشموسهن وتخثار لهن من الأسماء ما يدل على هذه الخصلة، وقد يضيف إلى توكيده هذه الخصلة فيهن أن عاصية غضبت حين اختار لها عمر اسم جميلة وقالت له: سميتنى باسم الإمام! ثم اختار لها النبي هذا الاسم فقالت: يا رسول الله! أتيت عمر فسمانى جميلة فغضبت. قال عليه السلام: أو ما علمت أن الله عز وجل عند لسان عمر وقلبه؟

فكأنها نشأت في قوم يعتقدون أن التحسين والترغيب إنما هو من شأن الإمام، وأن الشموس والعصياني أليق بالحرائر وإن أحببن أزواجهن وأحبوهن، فإن كان في تطليقها مأخذ على عمر فقد يكون فيه مأخذ عليها تفسر لنا افتراقهما بعدما أحبها وأحبته.

ورزق عمر الذرية من ذكور وإناث نجاء ونجيبات، فقررت عينه بهم لأنه كان كأهل البداوة كافة يستكثر من الذرية ويوصي الناس أن يستكثروا منها، وكانوا جميعاً عنده بمكان الحب واللودة لا يخشى الانحراف عن العدل من جانب كما يخشاه من جانب هذه الذرية أو جانب أهله على التعميم، ولهذا كان يجمعهم إذا نهى الناس عن حوزة حق من الحقوق فيبلغهم أنه قد نهى عنه

ويذكرهم: «إن الناس ينظرون إليكم نظر الطير إلى اللحم». ويقسم لهم لئن فعله أحد منهم ليضاعفون عليه العقوبة!

وليس بنا أن نحصى فتاواه وأقضيته في محاسبة أهله أو محاسبة أبنائه خاصة قبل سائر أهله. فذلك عمل له لم ينقطع عنه طوال حياته، ولكننا نكتفى بمثل من أمثال عديدة متواترة وهو قضاوه في اتجار أبنائه بمال من بيت مال المسلمين، وذاك أن ابنيه عبد الله وعبد الله خرجا في جيش إلى العراق، فلما قفلوا نزلا بالبصرة وذهبوا إلى أبي موسى الأشعري وهو أميرها، فقال لهم: لو أقدر على أمر أنفعكما به؟ ثم عرض عليهم أن يحملوا إلى أبيهما مالاً من مال الله فيشتريا به متاعاً من العراق يبيعانه بالمدينة، ثم يؤديان رأس المال ويكون لهما الربح. فلما علم عمر سألهما: أكل الجيش أسلفه؟ ثم أمرهما أن يؤديا المال وربحه، فسكت عبد الله وقال عبد الله: ما ينبغي لك يا أمير المؤمنين هذا، لو نقص هذا المال أو هلك لضمناه! وقال رجل في المجلس: يا أمير المؤمنين لو جعلته قرضاً<sup>(١)</sup>؟ فأخذ رأس المال ونصف ربحه، وأخذ ابناه نصف ربح المال.

وإنما كان عمر يتقي محاباة الولاة لأبنائه وذويه وإقرار هذه المحاباة بإذنه، ولكنه كان يفترض من بيت المال ليتجر ويربح ما يعيش به في أهله، ويلجأ إلى التجارة لقلة رزقه الذي فرضه لنفسه من بيت مال المسلمين، وقد فرض رزقه لنفسه بعد مشاورة أصحاب رسول الله، فقال عثمان: كل واطعم. وقال على: ما يصلحك ويصلح عيالك بالمعروف، وإن أيسرت قضيت. وكان يفترض فيعسر فيتأخر قضاوه، فيأتيه صاحب بيت المال ويشتند في تقاضيه، فيحتال له عمر ويؤجله إلى أن يستحق عطاءه مع عطاء المسلمين، فيسد به دينه.

مع هذا كان يشفع أن يفترض من بيت المال إلا أن يتذرع عليه الاقتراض من بعض أصحابه. فأرسل مرة إلى عبد الرحمن بن عوف في طلب أربعة آلاف درهم يجهز بها عيراً<sup>(٢)</sup> إلى الشام، فعاد الرسول يقول له: خذها من بيت المال ثم ردتها! وشق ذلك عليه فلقي صاحبه وعلم منه صدق ما بلغه فقال: أفن مت قبل أن تجيء قلتم أخذها أمير المؤمنين دعوها له.. وأخذ يوم القيمة؟ «لا.. ولكنني أردت أن أخذها من رجل حريص شحيح مثلك، فإن مت أخذها من ميراثي».

(١) القرضا: قارضه قرضاً، أي دفع إليه مالاً ليتجر فيه ويكون الربح بينهما على ما شرطا.

(٢) العيرا: الإبل التي تحمل الزاد.

وحدث ما توقعه من مجىء الأجل قبل سداد ديونه جميعاً فلم يشغله الموت ولا شغلته كبار الخطوب التي يضطليع بتصريفها قبل موته أن يسأل عن ديونه ويوصى بسدادها من ماله ومال أهله، وقال لابنه: «إن وفى به - أى بالدين - مال آل عمر فاده من أموالهم وإلا فاسأله فيه بنى عدى، فإن لم تف أموالهم فاسأله فيه قريشاً ولا تعدهم<sup>(١)</sup> إلى غيرهم». وكان عبد الرحمن بن عوف حاضراً فأشار عليه مقتراحاً أن يستقرضها من بيت المال حتى تؤدي، فلم يقبل عمر، ودعا بابنه عبد الله فقال: اضممنها، ووفى بوعده فلم يدفن أبوه حتى أشهد بها على نفسه أهل الشورى وعدة من الأنصار، وما انقضى أسبوع حتى حمل المال إلى عثمان، وأحضر الشهود على البراءة بدفعه، وقد بيعت لعمر دار في هذا الدين وسميت زمناً باسم دار القضاء، لأنها بيعت في قضاء دينه.

ولأن يموت عمر مديناً موفى الدين لهو أعظم الشرفين.. وأيسر من ذلك شرفاً أن يموت غنياً بغير دين.

---

(١) أى لا تجاوزهم وتركهم لتسائل غيرهم.

## ١٢ صورة مجملة

صحبنا عمر بن الخطاب في حالات كثيرة تختلف فيها صور الرجال. صحبناه في جاهليته وإسلامه، وفي سره وعلانيته، وفي بيته وحكومته، وفي دينه وثقافته، وفي اتصاله بالله واتصاله الناس، فإذا الصورة المجملة من جميع هذه الصور المختلفة صورة رجل عظيم من معدن العبرية والامتياز بين الناس على اختلاف العصور، وإذا هو صاحب مناقب وأخلاق من أنبىل الصفات الإنسانية توافقت فيه على قوة نادرة وتلاقت فيه إلى غاية واحدة؛ وهي إحقاق الحق وإدحاض الباطل، ووسمته جميعاً بسمة الجندية المجاهدة التي تحمى الحدود للناس وتحميها من الناس، وهو هو في طليعة من يحمى وفي طليعة من يحمى على السواء.

ورسخت في طويته خلية المساواة في العدل حتى أصبحت كالوظيفة العضوية التي لا تنفصل منه، وحتى أصبح يتجرد من نفسه أو يجرد منها شخصاً آخر غريباً عنه لا فرق بينه وبين أحد في حدود الله وحرماته، وتمكنت هذه الخلية منه حتى جرت على لسانه عامداً وغير عامد، فكان يتكلم عن نفسه كما يتكلم عن غريب: بخ بخ يا عمر! ويحك يا بن الخطاب؟ ماذا يقول عمر؟ وهذا فلان بن عمر وليس بفلان ولدى.. إلى أشباه هذه التجرييدات التي تنبع فيه من خلية التسوية بين جميع الناس، وبينهم وبين نفسه قبل جميع الناس.

وكانت فيه خشونة الأقواء الصراحاء، ولكنه كما قال عارفوه من الصحابة «باطنه خير من ظاهره» أو كما قال فيه الصديق من كلام فحواه أن مبغضيه هم المبغضون للخير.

وكان له محبون من كرام الناس لا يعدلون بحبه حب أحد من أمثاله، فكان عبد الله ابن مسعود يقول: «لو أعلم عمر كان يحب كلباً لأحببته، والله إنني لأحسب العضاها<sup>(١)</sup> قد وجدت لفقد عمر».

(١) جمع عضاه وهو شجر كبير له شوك. ووجدت، أي: حزنت عليه.

والغالب في أمثال عمر من أصحاب الطبائع القوية المهيبة أن تحجب عنهم الهيبة ألفة الغرباء الذين لا يختلطون بهم في السر والعلنية، بل تحجب عنهم ألفة الأقربين في كثير من الأحيان، لأنهم من تفردهم بالصراحة والحق في عزلة دائمة بين الصدق الناس بهم وأقربهم إليهم:

أعاذك أنس المجد من كل وحشة      فإنك في هذا الأنام غريب  
ولكنهم لا يكرهون إلا عن خطأ أو حسد لئيم. وكان عمر على التخصيص  
ممن لا يثرون شعور الكراهة في قلب إنسان، لأنه كان على عظم «شخصيته»  
مبرأً من العنصر الشخصي في معاملة الأصدقاء والخصوم. وإنما ينجم  
العداء الشديد من الإحساس بهذا «العنصر الشخصي» ومقابلته بمثله مقابلة  
اصطدام وانتقام.

فالذين كانوا يذوقون إنصاف عمر كانوا يستمرئونه ويحبونه، والذين كانوا  
يذوقون عقابه كانوا لا يشعرون بعمر بن الخطاب معاقباً لهم صواباً عليهم،  
وإنما يشعرون بميزان الشريعة منصوباً على رؤسهم، ويتساون فيه وعمر  
وأبناء عمر، لو وجب العقاب فلا موضع هنا للضغينة ولا لاصطدام النفس  
بالنفس واحتدام الحرازة بالحرازة.

ولهذه الخصلة ذكره بالحب والإعجاب من ابتلوا بعدله أشد ابتلاء، وانطبع  
نفوسهم على الدهاء أو الهاجاء.

فعمر بن العاص ومعاوية كانوا يثنيان عليه وشد ما ابتليا في حياته بضربات  
عدله وهببته، والخطيئة أهجمى الشعراة وأخلهم بالثناء كان رفاقه يذكرونه اسم  
عمر بعد موته فيرتعب ثم يهدأ فيقول: يرحم الله ذلك المرء!.. ويثنى عليه.

وقد قال عمرو بن العاص إذ رأى عمر يبكي لاستعطاف الخطيبة إياه في سجنه:  
ما أظلت الخضراء ولا أقلت الغبراء أعدل من رجل يبكي على تركه الخطيبة!

وقد شاء القدر أن يموت عمر قتيلاً فلا يكون قتله دليلاً على بغضه  
«شخصية» أو خلة ترتبط بحياته الفردية. فإنما البغضاء «الوطنية» هي علة  
التأمر على قتله بين المغلوبين في ميدان القتال على التحقيق، وهكذا كل بغضاء  
بقيت بعد موته مقرونة بذكراه فإنما هي في أصلها «بغضاء وطنية» كامنة وراء  
الدعوى الطائفية والمجادلات المذهبية، وإن تطاولت الأيام.

فالمعلوم أن عمر مات بطعنات من خنجر فيروز «أبي لؤلؤة» من سبايا الفرس بالمدينة. وأن فيروز هذا جاء عمر قبل مقتله بأيام فشكًا إليه مولاه المغيرة بن شعبة لأنه فرض عليه خراجاً درهمين في كل يوم، فسأله عمر عن صناعته فأنبهأه أنه «نجار نقاش حداد».. فلم يستكثر عمر هذا الخراج على من يصنع هذه الأعمال، وقال له: قد بلغنى أنك تقول: «لو أردت أن أعمل رحى تطحن بالريح فعلت». وطلب إليه أن يصنع رحى على هذه الصفة، فقال له: لئن سلمت لأعملن لك رحى يتحدث بها من بالشرق والمغرب.. ثم انصرف وهو يقول: «وسع الناس عدله غيري!». فقال عمر لسامعيه: لقد توعدنا العبد أنفًا.. ولم يؤاخذه بهذا الوعيد، بل كان من نيته أن يلقى المغيرة ليخفف عن مولاه.

هذا هو السبب الظاهر الذي لا يستر ما وراءه، لأن أبي لؤلؤة لم يكن إلا منفذًا للكيد الذي اتفق عليه كثيرون، وقد روى عبد الرحمن بن أبي بكر أنه رأى هذا الرجل مع الهرمزان وجُفينَةَ قبل مقتل عمر جالسين يتحدثون. فلما فاجأهم قاموا وقوفًا فسقط بينهم خنجر له رأسان نصابه في وسطه، وهو الخنجر الذي حمله فيروز لقتل عمر وقتل نفسه إن أخذ بفعلته.

والهرمزان أمير زالت عنه الإمارة بعد ذهاب الدولة الجوسية، وجفينة من أهل الأنبار وهم على لواء الفرس، وأبو لؤلؤة فارسي شديد الحقد على المسلمين، لم ينس أسره ولم يزل كلما جاء إلى المدينة بأسرى من وقعت فارس مسح رعيتهم وتوعد المسلمين أجمعين.

وقد كان شاركهم في هذه المؤامرة يهودي مغلوب تظاهر بالإسلام وهو المسمى بـ«بکعب الأحبار».. ولعله أراد أن يكسب سمعة العلم بالأسرار من علمه بالمؤامرة، فذهب إلى عمر قبل ثلاثة أيام من مقتله ينذره أن يختار ولی عهده لأنّه ميت في ثلاثة أيام.. فسأله عمر: وما يدريك؟ قال: أجده في كتاب الله التوراة. فلم تجز هذه الدعوى على عمر وعاد يسأل: «الله! إنك لتجد عمر بن الخطاب في التوراة؟» فأشفق الرجل أن ينكشف دجله وقال: بل أجده صفتكم وحليتك وأنه قد فني أجلاك. ثم كرر له النذير مرتين في اليومين التاليين.

فيعمر إنما ذهب - رحمة الله - شهيد مؤامرة من أعداء الدولة الإسلامية لاشك فيها، وما كانت قصة الخراج إلا السثار الذي يتوارى به المتآمرون

بالمدينة والبلاد الأخرى مخافة القصاص الذى يحique بهم إذا جهروا بما دروه أو جهروا بالعلة التى من أجلها تربصوا بذلك التدبير.

إن مقتل عمر أحرى أن يعد جزءاً من أكبر أجزاء سيرته ولا يحسب نهاية تختم تلك السيرة دون أن تضيف إليها.

فقد تمثلت فى مقتله مزاياه الكبار التى تمثلت فى جلائل أعماله وعظائم مساعيه وخصاله، فكان عمر الصريح قدوة فى الشجاعة وتقديم الواجب والإيثار على النفس ومحاسبة الضمير وسداد التدبير، كما كان عمر فى أصح ساعات وأسلمها للعمل والتفكير.

وكان - رضى الله عنه - ينظر إلى الحياة كأنها رسالة تؤدى ما استطاع أداؤها ثم لا معنى إذا فرغ من رسالتها أو حيل بينه وبين أدائها، فبعد الحجة التى مات على أثرها أanax بالأبطح ثم كوم كومة من البطحاء ألقى عليها طرف رداءه واستلقى عليها ورفع يديه إلى السماء، ودعا الله: «اللهم كبرت سني وضعف قوتي، وانتشرت رعيتي، فاقبضني إليك غير مضيع ولا مفرط، اللهم ارزقنى الشهادة فى سبيلك، واجعل موتى فى بلد رسولك».

ومضت أسبوعاً فخرج يوماً قبيل الفجر يوقظ الناس ثم يسوى الصفوف للصلوة، فلم يؤم الناس حتى فاجأه القاتل بطعنتين إحداهما فى كتفه والأخرى فى خاصرته، وقيل ثلث طعنات إحداهن تحت السرة وقد خرقت الصفاقيين<sup>(١)</sup> قضى بها نحبه رحمة الله، وقيل بل ست طعنات منها تلك الطعنة القاتلة.

فلم تشغله هذه الطعنات المفاجئات عن الصلاة، ولم يفكر أن يشغل المسلمين بمقتله عن أداء فريضتهم فى موعدها، وسأل عن عبد الرحمن بن عوف ليصلى بالناس.

ثم جعل يغمى عليه ولا ينتبه إذا دعوه، حتى قال بعض عارفيه: إنكم لن تفرزوه بشيء مثل الصلاة إن كانت به حياة.. فنودى: الصلاة... الصلاة! فلما سمع النداء فتح عينيه وفاه بكلمات متقطعتين: «الصلاه! ها.. الله.. إذن» ثم قال: لا حظ فى الإسلام لمن ترك الصلاة.

ولم يهمه من قتله بعد أن حمل إلى منزله إلا أن يعرف المظلمة كان قتله ألم بغي من القاتل؟ فلما علم أنه أبو لؤلؤة قال: ولم قاتله الله وقد أمرت به

(١) صفاق البطن وهو الجلد الباطن عند سواد البطن.

معروفاً! ثم حمد الله قائلاً: «الحمد لله الذي لم يجعل قاتلي يحاجني عند الله بسجدة سجدها له فقط. ما كانت العرب لقتلني».

وهمه بعد ذلك أن يلقى حسابه عند الناس وهو وشيك أن يلقى حسابه عند الله. فأمر ابن عباس أن يخرج إلى المهاجرين والأنصار يسألهم: أعن ملأ منكم ومشورة كان هذا الذي أصابني؟ فصاحوا معلين: «لا والله. ولوددنا أن الله زاد في عمره من أعمارنا».

واشتد البكاء كأن الناس لم يصابوا بمصيبة قبلها، فنهاهم أن يبكون عليه، ثم سقوه نقيع التمر فخرج من الجرح أحمر كما هو فلم يعرفوا أدم هو أم النقيع خرج بلونه، فسقوه اللبن فخرج أبيض يشوبه صديد، فأشار عليه الطبيب أن يعهد فقال:

«لو قلت غير هذا لكذبتك».

وكان قد أنكر على الناس أن يجيئوه بالطبيب قبل أن يفرغ من وصاياه: ويحكم أيها الناس، لأنظر في أمر نفسي قبل أن أنظر في أمور المسلمين؟.. فلما قال الطبيب مقالته أخذ في تدبير المهم من شئون الدولة وأولها الخلافة، فجعلها شوري ليستقر بها القرار ما استطاع إقراره، ونجا بأهلها منها وهو يقول: «.. أما لقد جهدت نفسي وحرمت أهلي، وإن نجوت كفافاً<sup>(١)</sup> لا وزر ولا أجر إنى لسعيد».

وهو في هذا كله لا يخالف دينه من صراحة ولا يكتن طبيعة أهل الفناء من حب الحياة، ولا يخفى «إن للحياة لنصيباً من القلب وإن للموت لكربة!» ولكنها لم تمنعه قط أن يعطي الحق حيث وجب للموت أو للحياة.

فلما فرغ من شئون الدولة نظر في أمر دينه فأبى أن يدفن قبل أن يضمن سداده، وأقبل يطمئن إلى مضجعه في جوار صاحبيه وقد فرغ من حقوق الدنيا.. فدعا بابنه عبد الله ينطلق إلى عائشة أم المؤمنين ويقرئها منه السلام.. ونهاه أن يسميه عندها أمير المؤمنين لأنه ليس اليوم للمؤمنين أميراً.. ثم يستأذنها أن يدفن إلى جوار صاحبيه - يعني النبي عليه السلام وخليفته الصديق.

(١) أي لا لى ولا على.

ووجدها عبد الله تبكي فسلم عليها واستأذنها فآذنت وقالت:  
كنت أريده لنفسي، ولأثرنه به اليوم على نفسي!

فلم يكفه هذا حتى يستوثق كل الاستيقاظ من رضاها، فعاد يخاطب ابنه:  
«يا عبد الله بن عمر! انظر، فإذا أنا قبضت فاحملوني على سريري ثم قف على  
الباب، فقل: يستأذن عمر بن الخطاب، فإن أذنت لي فادخلني، وإن ردتني  
فردني إلى مقابر المسلمين، فإني أخشى أن يكون إذنها لي ل مكان السلطان».  
وقال شهود دفنه: «فلم حمل فكأن المسلمين لم تصبهم مصيبة إلا يومئذ»...  
وفارق الدنيا أعدل العادلين وهو مظلوم أو متهم بظلم، فما دلها شيء على عظم  
فضله ولا عظم الحاجة إلى العدل فيها كما دلها هذا الختام.

## الفهرس

### الصفحة

|     |       |                           |
|-----|-------|---------------------------|
| ٣   | ..... | تقديم                     |
| ٦   | ..... | ١ - عبقرى                 |
| ١٢  | ..... | ٢ - رجل ممتاز             |
| ٢٠  | ..... | ٣ - صفاته                 |
| ٥١  | ..... | ٤ - مفتاح شخصيته          |
| ٦٥  | ..... | ٥ - إسلامه                |
| ٨٧  | ..... | ٦ - عمر والدولة الإسلامية |
| ١١٢ | ..... | ٧ - عمر والحكومة العصرية  |
| ١٢٣ | ..... | ٨ - عمر والنبي            |
| ١٤٦ | ..... | ٩ - عمر والصحابة          |
| ١٦٧ | ..... | ١٠ - ثقافة عمر            |
| ١٨٨ | ..... | ١١ - عمر في بيته          |
| ٢٠٤ | ..... | ١٢ - صورة مجملة           |